Philostrato. Revista de Historia y Arte, n° 18
Afio 2025, pp. 29-51
DOI: 10.25293/philostrato.2025.11

El Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San
Agustin de Cadiz y su posible procedencia peruana'

The Cristo de la Buena Muerte from the Church of San
Agustin 1n Cadiz and its Likely Peruvian Provenance

Carlos Maura Alarcon?

Unidad de Posgrado. Universidad Nacional Auténoma de México.

Resumen: Se estudia el Cristo de la Buena Muerte de Cadiz en comparacion con
varias esculturas de igual iconografia presentes en el antiguo virreinato del Peru. Las
multiples coincidencias formales invitan a pensar en un taller comun y en un posible
origen peruano para esta obra, lo que permite reflexionar acerca de la circulacion
artistica del mundo atlantico.

Palabras clave: Cristo de la Buena Muerte; Cadiz; Virreinato del Perud; Circulacidon
artistica; Escultura siglo XVII.

Abstract: The Cristo de la Buena Muerte of Cadiz is studied in this article in
comparison with other sculptures of similar iconography located in the old Peruvian
viceroyalty. The number of formal coincidences lead us to think in a same workshop
and in a probable Peruvian origin for this piece, what allows for reflection about the
artistic circulation in the Atlantic world

Keywords: Cristo de la Buena Muerte; Cadiz; Viceroyalty of Peru; Artistic
circulation; Sculpture 17th Century.

etomando la importancia de los estudios formalistas
recientemente reclamada por diferentes voces3, propongo
tomar esta via para acercarnos con nuevos 0jos a una imagen,
la del Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San Agustin de
Cadiz, encumbrada en la historia del arte tanto de la ciudad como de fuera
de ella (Fig. 1). Titular de su cofradia homénima desde su ereccién candnica

! Agradezco profundamente a mis profesores Lorenzo Alonso de la Sierra Fernandez y Pablo F. Amador
Marrero sus comentarios, consejos y recomendaciones acerca del contenido del presente articulo, asi como
a los dos revisores sus atentas y pertinentes sugerencias a partir del manuscrito original.

2@ http://orcid.org/0000-0001-6373-2821

3 Benito Navarrete Prieto, “¢Cudl considera que es el presente y el futuro del formalismo y el
atribucionismo?”, Archivo Espafiol de Arte, 98, 389, (2025).

© 2025 Philostrato. Revista de Historia y Arte



en 1894, con la que procesiona todos los Viernes Santo, su origen y
trayectoria es todavia hoy objeto de controversia sobre el que han corrido
rios de tinta. En el presente articulo, se parte de un analisis historiografico
que servira para ver las coincidencias que han tenido los comentarios
realizados hacia varias de las imagenes que traeremos a colacion.
Posteriormente, las pondré en paralelo para atisbar sus multiples puntos en
comun y, finalmente, se concluird con una reflexiéon acerca de la circulacion
de modelos y del papel que desempefid Cadiz en esta labor durante la Edad
Moderna, tema en el que este Cristo tiene, como veremos, un protagonismo
crucial. En definitiva, es mi propdsito centrar el estudio en los valores
artisticos inherentes a la propia pieza, cumpliendo con lo reclamado hace
varios anos por Emilio Gémez Pinol para los estudios de escultura, al
considerar que muchas veces

se elude atribuir a las obras de arte un valor al menos analogo al otorgado
por los documentos, permaneciendo todos a espera de la aparicion de una
referencia escrita que confirme solo problemas de autoria, devaluando las
apreciaciones especificas de lo artistico, las de indole estética, en tantas
ocasiones mas enjundiosas y profundas que las cuestiones de mera
documentacion histérica o socioldgica®.

1. Unaimagen emblematica

Es a mediados del siglo XIX cuando el Cristo que nos ocupa comienza a
recibir atencién, precisamente cuando aparecen en la ciudad los primeros
estudios acerca de su patrimonio, y paraddjicamente en publicaciones
pensadas para turistas pero que tuvieron importante eco en la poblacion local.
Asi, fue en 1859 Adolfo de Castro el primero en llamar la atencién y decir que
“lo que hay dignisimo de ver en esta iglesia [de San Agustin] es la imagen de
Cristo crucificado, llamada JesUs de la Buena Muerte, obra del eminente
escultor Juan Martinez Montafiez [sic], notable por el gran estudio de la
naturaleza y por la expresién de dulzura que hay en su semblante”. La
atribucién es la tipica en imagenes de excelencia desde mediados de dicha
centuria hasta bien entrada la siguiente, y siguié heredandose en revistas y
boletines divulgativos relacionados con la Semana Santa, lo que también nos
debe hacer reflexionar acerca de la importancia de la cofradia (y de la fiesta
en general) como forma de potenciar el patrimonio local y ayudar a su
difusion.

4 Emilio Gémez Pifiol, “Las atribuciones en el estudio de la escultura: nuevas propuestas y reflexiones
sobre obras de la escuela sevillana de los siglos XVI y XVII”, en Nuevas perspectivas criticas sobre historia
de la escultura sevillana, Clara Belvis Zambrano coord., (Sevilla: Museo de Bellas Artes de Sevilla, 2007),
pp. 16-43, especificamente el texto citado en p. 17.

5 Adolfo de Castro, Manual del viajero en Cadiz, (Cadiz: Imprenta de la Revista Médica, 1859), p. 45.

30



Fig. 1. Anénimo, Cristo de la Buena
Muerte, c. 1648. Cadiz, iglesia de San
Agustin © Fotografia: Carlos Maura
Alarcon.

A principios de siglo XX, Enrique Romero de Torres retomaba la asignacién
a Montafés, destacando de nuevo que “es notable por el gran estudio
anatémico y por la honda expresién de dolor y dulzura que tiene su
semblante”®. Un reflejo de estos ecos en las guias de Semana Santa puede
verse en la que se editd en 1930, donde los desconocidos autores sefialan
algunas iglesias y, dentro de ellas, piezas concretas: “En San Agustin es
notable el Cristo, de gran talla, llamado de la Buena Muerte, que es sin
disputa una de las mejores obras de Montafiés”, incluyendo una fotografia en
su retablo’. Similares comentarios se vierten en una publicacion de 1931
dedicada a informar acerca de los desfiles procesionales. En ella, se defiende
que constituye “una de las mas insignes obras de la escultura andaluza y uno
de los mas bellos Crucifijos que ha producido el arte cristiano”, aportando con
un matiz argumentativo impropio de las publicaciones de este tipo que “es,
como delata su estilo, una imagen de escuela sevillana de la gran época de

6 Enrique Romero de Torres, Catdlogo Monumental de Espafa. Cadiz. Texto, (Madrid: Ministerio de
Instruccién Publica y Bellas Artes, 1934), p. 343. Aunque el libro se edité en 1934, el texto fue encargado
en 1907 y entregado en 1908.

7 Imprenta de Salvador Repeto, Guia de Cadiz para uso del turista, (Cadiz: Imprenta de Salvador Repeto,
1930), p. 44.

31



Martinez Montafiés, a cuya mano viene atribuido tradicionalmente de
siempre, aunque no existe prueba documental”®.

El andénimo redactor de las palabras del libelo demostraba, cuanto menos,
estar imbuido de un espiritu de duda afin a las nuevas corrientes
metodoldgicas procedentes del Laboratorio de Arte de la Universidad de
Sevilla, tan proclives al estudio documental positivista practicado desde
principios de la centuria. En cualquier caso, ya licenciados en Filosofia y Letras
por la Hispalense estaban promoviendo un nuevo acercamiento cientifico a
este tipo de obras, como César Peman, figura clave en los albores de la
disciplina en referencia al patrimonio gaditano. En E/ arte en Cadiz, un libro
capital para los estudios histérico-artisticos en la ciudad, le dedica un parrafo
que evidencia ya la instauracién de un nuevo paradigma:

El Cristo de la Buena Muerte, en San Agustin, uno de los crucifijos mas
soberbios de toda la escuela espanola, se atribuye también a Montafiés. La
atribucién pertenece a la época en que, en la absoluta ignorancia en que se
estaba sobre escultura andaluza, se trataba de formar grupos a base de las
referencias literarias y de las atribuciones tradicionales. Dentro de este
sistema, parecia a unos que el Cristo de la Buena Muerte no podia ser sino de
la gubia de Montanés, mientras que otros, en un principio de critica,
encontraban notas extrafias al maestro y quiza reveladoras de una época un
poco mas avanzada. Hoy que el testimonio irrebatible de las actas notariales
exhumadas de los Archivos va empezando a hacer posible una revision
cientifica de las atribuciones, no habria nada mas aventurado que afirmar que
el Cristo de San Agustin, absolutamente indocumentado, sea de Montafiés [...]
Pero por cima de esto queda otra afirmaciéon mas importante y, esa si, cada
dia mas terminantemente establecida: que el Cristo de la Buena Muerte es
uno de los Crucifijos mas excelentes de toda la escultura policroma andaluza,
obra de un maestro de mediados del siglo XVII en la plenitud de la escuela y
de su personalidad, que no es imposible sea el mismo Montafiés, cuya larga
carrera debe aun guardar bastantes secretos, y si no alguno de esos ignorados
artistas que los documentos van resucitando y a los que aguarda un puesto
de honor en la Historia del Arte universal. Por de pronto puede afirmarse que
el Cristo de Cadiz estd aun mas cerca del clasicismo de Montafiés que del
dramatismo barroco de la generacion siguiente®.

Tanto Peman como otro egregio historiador de estos lustros, Hipdlito
Sancho de Sopranis, fueron los autores en la década siguiente de varios
articulos aparecidos en Diario de Cadiz en que se enfrascaron en diferentes
diatribas acerca de los posibles origenes del Cristo. Por cuanto cifie al
propdsito de estas lineas, y a pesar de constituir posturas muy elocuentes de
diferentes visiones para con la disciplina que habran de ser analizadas en otra
ocasion, cabe decir que fue Sancho de Sopranis quien aporté un dato crucial
para el estudio de la obra: la identificacidon del Cristo con el que se incorpora

8 La Semana Santa en Cadiz, (Cadiz: La Gaditana, 1931), s/p.
° César Peman, El arte en Cadiz, (Madrid: Patronato Nacional de Turismo, 1930), pp. 57-59.

32



al patrimonio de San Agustin durante el priorato de fray Miguel de Ledn
Garabito (1647-1649), que costdé trescientos ducados y que fue pagado por
fray Alonso Suarez!®. En las siguientes publicaciones de la serie, eslabond la
trayectoria de la imagen hasta el siglo XIX, basandose en diferentes
referencias cruzadas, algunas de ellas poco clarificadoras, especialmente en
lo tocante al periodo de la Desamortizacion?!.

Sobre estos datos hemos pivotado todos cuantos nos hemos acercado al
estudio de la portentosa imagen. César Peman retomé luego el tema dejando
la puerta abierta a una posible autoria de José de Arce o Alonso Martinez!?.
Hernandez Diaz lo consider6 como una obra de Alonso Cano, lo que
posteriormente tuvo notable eco llegando a ser recogido por historiadores de
obras enciclopédicas a nivel nacional como Ramén Otero Tufiez, o por José
Gonzalez Isidoro y Maria Aurelia Romero Coloma, que apoyaron en diferentes
medios esta posibilidad!3. Retomé la atribucidon a José de Arce en 1988
Antonio de la Banda y Vargas, quien lo ubica en su érbita o en la de Felipe de
Ribas, y a quien no le duelen prendas en afirmar que constituye “el mejor
ejemplar de toda la imagineria cristifera [sic] provincial y una de las obras
cumbres de dicha iconografia a nivel nacional”!4. José Miguel Sanchez Pefna,
quien ademas restaurd la imagen en 1987 (realizando una nueva cruz) y
2010, considerd en primer lugar en él las “influencias berninescas importadas
por Arce”, asi como que habia que tenerse en cuenta en su analisis algunas
obras de Rubens representando a Cristo en la cruz!®>. Mas recientemente, ha
reclamado la paternidad de Alonso Martinez!6. Miguel Angel Castellano Pavén
ha propuesto, tanto en solitario como en compafiia de Francisco Manuel
Ramirez Ledn, desde hace varios afos el nombre de Alessandro Algardi en
base a una comparacion formal con otras obras del autor!’. En paralelo,
Lorenzo Alonso de la Sierra, tanto en solitario como junto a su hermano Juan,

10 Hipdlito Sancho de Sopranis (firmado bajo su pseudénimo Cibo D’Oria), “El Cristo muerto de San Agustin
de Cadiz, obra cumbre de la imagineria barroca espafiola”, Diario de Cadiz, 2 de abril de 1942, p. 2. La
referencia al dato se solventa con un escueto “Archivo Histérico Nacional”, sin dar en ningln momento la
signatura completa como era costumbre en sus publicaciones, cuando no la ponia por escrito de forma
erronea. Aunque con posterioridad otros investigadores han acudido a la misma fuente, tampoco he
encontrado en las publicaciones la ubicacidon exacta del legajo. Esta es Archivo Histdorico Nacional (en
adelante AHN): seccién Clero, libro 1773, f. 24.

1 Hipdlito Sancho de Sopranis (firmado bajo su pseuddénimo Cibo D’Oria), “Acerca del Cristo Muerto, de
San Agustin, de Cadiz (conclusién)”, Diario de Cadiz, 13 de mayo de 1942, p. 3.

12 César Peman, “El Cristo de la Buena Muerte de Cadiz”, Archivo espafiol de arte, 57, 16, (1943), pp.
140-153.

13 José Hernandez Diaz, “Estudios de iconografia sagrada”, Anales de la Universidad Hispalense, 1, (1967),
pp. 23-36; Ramon Otero Tunez, “Escultura”, en Historia del arte hispanico IV. El barroco y el rococd, dirs.
Ramon Otero Tufez, Enrique Valdivieso Gonzalez y Jesus Urrea Fernandez, (Madrid: Alhambra, 1980), pp.
79-270; José Gonzalez Isidoro, “El Cristo de la Buena Muerte”, Diario de Cadiz, 8 de marzo de 1986, p.
2; Maria Aurelia Romero Coloma, “El Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San Agustin de Cadiz: su
problematica artistica”, Boletin del Museo e Instituto Camdn Aznar, LVIII, (1994), pp. 139-144.

4 Antonio de la Banda y Vargas, Enciclopedia gréfica gaditana IV. El arte y los museos de la provincia de
Cadiz, (Cadiz: Caja de Ahorros de Cadiz, 1988), p. 23.

> José Miguel Sanchez Pefa, “Imagineria procesional en la Semana Santa de Cadiz”, en Semana Santa.
Didcesis de Cadiz y Jerez, coord. Carlos J. Romero Mensaque, (Alcala de Guadaira: Gemisa, 1988), p. 109.
' Ha sido en conferencias impartidas en Jerez en 2014 y en Cadiz en 2023.

17 Miguel Angel Castellano Pavon, Caminos de Cadiz por la historia y el arte, (Cadiz: Quorum, 2011), pp.
119-146; Miguel Angel Castellano Pavén y Francisco Manuel Ramirez Ledn, “Alessandro Algardi y el
Crucificado de la Buena Muerte de Cadiz (I)”, (En web: http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm;
05-09-2025); Miguel Angel Castellano Pavén y Francisco Manuel Ramirez Ledn, “Alessandro Algardi y el
Crucificado de la Buena Muerte de Cadiz (y I)”, (En web:
http://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm; consultada: 5 de septiembre de 2025)

33


http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm
http://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm

ha profundizado en diferentes publicaciones acerca de la estética rubeniana
del Cristo, sin decantarse por ninguna autoria'®. En su interpretacion de la
escultura, ha remarcado que

Lo que parece indudable es que esta pieza refleja un profundo sentido barroco
en el que se mezclan habilmente conceptos derivados de la tradicion clasica
italiana en el tratamiento de la anatomia y del dinamismo rubeniano en la
dramatica composicion'®.

Recientemente, la Ultima aportacién al debate ha venido de la mano de
José Manuel Moreno Arana, quien ha propuesto una comparacion muy
palmaria con un crucifijo de marfil que estd en las Descalzas Reales de
Madrid, atribuido al escultor George Petel, profundizando en una vinculacion
con imagenes eburneas ya considerada por Carlos Maura Alarcon algunos
anos atras?°.

No es gratuito traer a colacidn estos estudios, por cuanto se vera a
continuacion cédmo otras de las imagenes con las que estableceremos la
comparacién han suscitado comentarios muy similares. Igualmente, también
se hacen perceptibles las dificultades que resultan de encasillar al Cristo que
nos ocupa en el catdlogo de cualquiera de los autores arriba citados, a pesar
de que se pueden defender ciertos rasgos compartidos.

2. Nuevos posibles referentes allende los mares

Por mi parte, creo que es posible sostener ahora su puesta en paralelo con
un conjunto de multiples esculturas de similar iconografia que se mantienen
como andénimas y estan en distintas ciudades del otrora virreinato del Peru.
Son el Cristo de la Reconciliacion del monasterio de las Nazarenas de Lima
(Fig. 2), el de un Calvario de la iglesia de Santa Clara de la misma ciudad
(Fig. 3), el de la Compaiia en Ayacucho (Fig. 4) y otro en la catedral de
Trujillo (Fig. 5), junto con otros mas con quienes comparte rasgos puntuales.
En este sentido, hay que reconocer que la primera llamada de atencidn acerca
de estos parecidos fue publicada hace pocos afios por Jesus Porres Benavides.

8 Lorenzo Alonso de la Sierra Fernandez, “Cadiz: un espacio de confluencias para la escultura del Pleno
Barroco”, en El triunfo del Barroco en la escultura andaluza e hispanoamericana, dirs. Lazaro Gila Medina
y Francisco Javier Herrera Garcia, (Granada: Universidad de Granada, 2018), pp. 125-126; Lorenzo Alonso
de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra, “Cadiz”, en Iglesias de la diécesis de Cadiz y Ceuta. Guia artistica,
coords. Lorenzo Alonso de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra, (Cadiz: Obispado de Cadiz y Ceuta, 2021),
p. 118.

9 Lorenzo Alonso de la Sierra Fernandez, “La irrupcion del pleno barroco en la escultura sevillana.
Reflexiones sobre el crucificado de la Salud de Cadiz", Encrucijada. Boletin del Seminario de Escultura del
Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Auténoma de México, Ao I, 0, (2008),
p. 72.

20 José Manuel Moreno Arana, “Del marfil a la madera: reflexiones sobre el Cristo de la Buena Muerte de
Cadiz”, en Escultura moderna y contemporanea en Espafia: focos de creacion artistica, técnicas y artistas,
dirs. Jesus Porres Benavides, Jorge Gonzalez Segura e Irene Madronal Lopez, (Madrid: Dykinson, 2025),
pp. 91-100. Carlos Maura Alarcon, Una aproximacion al estudio de las fuentes visuales en la escultura
barroca sevillana. Trabajo de Fin de Grado, Universidad de Sevilla, (2017), pp. 51-52, (En web:
https://idus.us.es/handle/11441/75249; consultada: 2 de septiembre de 2025).

34


https://idus.us.es/handle/11441/75249

Fig. 2. Anénimo, Cristo de la
Reconciliacion, mediados siglo
XVIIL. Lima (Pert), monasterio
de las Nazarenas © Fotografia:
Museo del Sefior de los
Milagros.

Fue él quien escribiendo sobre algunos de algunos cristos atribuidos al
escultor espanol Bernardo Pérez de Robles, que vivid en el virreinato, sefald
en el aparato critico que el de la Buena Muerte de Cadiz tiene “algunas
afinidades” con ellos (Cristo de la Agonia de Salamanca, de la Compaiia de
Ayacucho, el de la Vera Cruz de Santo Domingo de Arequipa, el Yacente de
la misma localidad, etc.) y que quizas este artista pudo haber realizado la
obra a su regreso a Espafia?!. Consideramos que esta llamada de atencién
merece ser matizada, como se expresara mas adelante al hablar de este
escultor, y aunque es evidente el parecido de Buena Muerte con algunas de
estas imagenes, no se puede hacer extensible a la produccién tanto atribuida
como documentada de Pérez de Robles.

21 JesUs Porres Benavides, “Escultores espafioles del siglo XVII en el virreinato del Perd”, Quiroga, 20,
(2021), pp. 136-149.

35



Fig. 3. Anénimo, Cristo crucificado, mediados siglo
XVII. Lima (Perti), monasterio de las Nazarenas ©
Fotografia: Rafael Ramos Sosa.

El comentario, por lo demas, carecié de predicamento posterior, aunque en
efecto estas similitudes invitan a profundizar en el tema con mayor calma. El
primer rasgo en comun digno de traer a colacién entre ellos es de tipo
historiografico, ya que varios de ellos han recibido comentarios muy similares
de manera independiente por diferentes especialistas. Véase por ejemplo con
el Cristo de la Reconciliacion del monasterio de las Nazarenas de Lima, cuya
atencidon ha sido muy reciente como fruto de su estadia en el interior de la
clausura del cenobio carmelita que lo guarda hasta 1988. En dicho afo, con
motivo de la inauguracion de la capilla de la reconciliacién que le da nombre,
paso a presidir su testero, donde ha permanecido hasta nuestros dias. En
1991, tras su restauracién por el Banco del Crédito del Peru, fue incluido en
los estudios dedicados a la escultura limena por Jorge Bernales Ballesteros,
donde reconoce que ha sido “desconocida hasta hace pocos afios”?.
Vinculado por primera vez con los artistas hispanoflamencos de la segunda
mitad del siglo XVII y con los modelos de Rubens y Van Dyck - como ya
hiciera, recordemos, Lorenzo Alonso de la Sierra con el Cristo gaditano-, puso
la base que posteriormente han seguido defendiendo otros historiadores. En
2014, la imagen participd en una exposicion promovida por esta misma insti-

22 Jorge Bernales Ballesteros, “Escultura en Lima siglos XVI-XIX", en Escultura en el Pert, (Per(: Banco
de Crédito Peruano, 1991), pp. 1-134, especificamente 10-11 y 114-116.

36



Fig. 4. Anénimo, Cristo crucificado,
mediados siglo XVII. Ayacucho (Pert)
iglesia de la Compaiiia de Jesus © Fotografia:
Rafael Ramos Sosa.

tucién bancaria, con cuya ocasién se edité un catdlogo en que fue estudiada
por Ramoén Mujica?3. En ella, el historiador defiende haber consultado el
archivo histérico del monasterio, donde no ha encontrado ninglin dato en
referencia a la imagen, por lo que propone que se debe a una dote
proveniente de la nobleza?*. Descrito como “de insélita perfeccién anatomica
y magistral técnica”, nos aporta el dato de que fue “torpemente repintado”
durante el siglo pasado?®. Algo mas adelante en el tiempo, Luis Eduardo
Wuffarden lo estudié como parte del patrimonio del monasterio?®. En sus
palabras, reconoce que “el vigoroso modelado anatémico, asi como el agitado
dinamismo de esta figura agonizante, resultan rasgos poco frecuentes en la
imagineria local”, remitiendo, de nuevo, a los lienzos de Rubens y Van Dyck,
para anadir que su autor debia tener una estampa del barroco flamenco. Un
ultimo acercamiento por parte de Rafael Ramos Sosa lo define como una
“portentosa interpretacion artistica de un Cristo muerto, con singular
movimiento tanto en la figura como en el perizoma, asi como en la veracidad
por mostrar su anatomia”?’.

23 Ramon Mujica Pinilla, “Los Cristos de Lima”, en Nuestra Memoria puesta en valor. Patrimonio cultural
de Pert, (Per(: Banco de Crédito de Pert, 2014), pp. 158-170.

24 Mujica, “Cristos”, p. 160.

25 Mujica, “Cristos”, p. 162.

26 Luis Eduardo Wuffarden, “El tesoro artistico de las Nazarenas. Pintura y escultura”, en E/ Sefior de los
Milagros. Historia, devocidn, identidad, (Per(: Banco de Crédito de Per(, 2016), pp. 229-244.

27 Rafael Ramos Sosa, “Panorama de la escultura virreinal en Perd”, en Arte de la escultura en América
del Sur. Siglos XVI-XIX, ed. Adrian Contreras Guerrero, (Madrid: Silex, 2024), p. 86.

37



Fig. 5. Anoénimo, Cristo
crucificado, mediados siglo
XVII. Catedral de Trujillo ©
Fotografia: Juan Pablo El
Sous Zavala.

Acerca del crucificado del Calvario de Santa Clara (Lima), el mismo Ramos
Sosa ha destacado la cabeza que “forma una gran masa entre el cabello
abundante y la corona tallada en bloque”, asi como “el rostro triangular” y
“una espina de la marafa erizada” que “hiende y traspasa la carne de la ceja
izquierda” ?® (Fig. 6). En cuanto al cuerpo, describe los “brazos, surcados de
venas” y el sudario (que esta parcialmente mutilado), cuya “soga cruza una
y otra vez, amarra y evita el desnudo completo”?°. En definitiva, subraya la
“habilidad y pericia” en “el tratamiento anatémico”, consiguiendo “efectos de
modelado de gran plasticidad, especialmente en el tdrax”, con un vientre muy
hundido3°. En base a esta imagen, establece la comparaciéon con el de la
Compafiia de Ayacucho, admitiendo que “basta comparar las fotografias y
apreciar las semejanzas”, que ciertamente son muchas y que evidencian
“aspectos que los artistas resolvian con gusto personal”3! (Fig. 7).

Acerca del de la catedral de Trujillo con cuatro clavos, Ramos Sosa puso
sobre la mesa los parecidos que guarda con el Cristo de la Reconciliacion de
Lima, avisando que “participan de los mismos recursos artisticos y acreditan
las manos de un artista de primera fila”, sumando a estos comentarios el

28 Rafael Ramos Sosa, “El escultor Bernardo Pérez de Robles en Perl (1644-1670), Boletin del Museo
Nacional de Escultura, 2, (1997-1998), pp. 11-16.

29 Ramos, “Escultor Bernardo”, p. 12.

30 Ramos, “Escultor Bernardo”, p. 12.

3t Rafael Ramos Sosa, “El Crucificado de la Compafiia en Ayacucho (Perd): una propuesta de atribucion a
Bernardo Pérez de Robles”, Laboratorio de arte, 11, (1998), pp. 511-519.

38



Cristo de la Agonia de la propia catedral®?. En cualquier caso, los rasgos
sefialados por este profesor en las descripciones anteriores podrian
perfectamente haber descrito a la talla gaditana. Mas aun, los planteados por
los demas historiadores en referencia al Cristo limefo de la Reconciliacién son
los mismos que se han defendido para el de la Buena Muerte (modelos de
Rubens, portentoso, perfecciéon anatdmica, insélito de su hechura, etc.).
Vistos asi en comun, se aprecia como los rasgos extraordinarios no son tanto
y tienen parangoén entre si.

Pongamos ahora en relacién las propias obras. En primer lugar, cabe
reconocer que cada uno de ellos mantiene cierta independencia frente a los
otros, y no es posible hablar de un modelo comun compartido. Del de la
Reconciliacién destaca la potente curvatura del torso que, vista desde el
frente, es continuada en el giro por las piernas. Recurso similar al que
demuestra el de los cuatro clavos de la catedral de Trujillo, cuya espalda
también se adelanta violentamente. Algo parecido, aunque menos
pronunciado, sucede en el caso gaditano, cuyo cuerpo ondula en su eje
vertical. El de Santa Clara (Lima) y la Compafia (Ayacucho) tienen una
resolucion especular, siendo dos expirantes que se inclinan hacia lados
opuestos.

Pero los elementos mas coincidentes se aprecian en la resolucién de
detalles concretos: la cabeza caida hacia el frente con los carrillos flaccidos y
con la barba pegada al pecho en el de la Buena Muerte, Reconciliacion y el
de los cuatro clavos de Trujillo; la luxacién del hombro contrario al que se
gira la cabeza, la corona de espinas tallada en el mismo bloque de la cabeza,
los tendones marcados en la parte inferior del brazo (Fig. 8), los dedos de las
manos cerrandose sobre los clavos, los dobleces del pafio de pureza dejando
al descubierto un muslo, la cuerda basta que los sujeta, los pliegues formados
por el peso del cuerpo sobre el agujero de los pies, las dos venas que corren
en paralelo a la altura de los tobillos y que siguen hasta el empeine del pie
gue se repite en todos ellos; los mechones que caen rizandose entre si en los
casos de Santa Clara de Lima, Compaiia de Ayacucho y Buena Muerte, asi
como las espinas clavadas en la ceja de estos tres y que remiten a imagenes-
reliquias consideradas veras efigies de Cristo. Quizas, por ultimo, cabe
destacar una especificidad compartida, como es el tratamiento de la piel con
la apariencia de un fino velo pegado a los musculos (Fig. 9). En definitiva, un
cumulo de formas de hacer que son similares y que reflejan, por la
especificidad que conllevan, deberse a una misma persona o a un taller
comun, ya que repiten patrones aprendidos como parte de su modo de
trabajo.

Acerca de sus autorias, cabe recordar que todos son anénimos, a pesar de
gue han recibido diferentes atribuciones. El de Santa Clara de Lima y el de la
Compafiia de Ayacucho, cuyas cabezas, junto a la del Cristo de Ila
Reconciliacién, son las que a mi parecer mas parecido guardan con la de la

32 Ramos, “Panorama de la escultura”, pp. 99-100.

39



Fig. 6. Andénimo, Cristo crucificado (detalle),
mediados siglo XVII. Lima, (Peru), convento de
Santa Clara. © Fotografia: Rafaecl Ramos Sosa.

Buena Muerte de Cadiz, fueron atribuidos al escultor espafiol Bernardo Pérez
de Robles (Salamanca, 1621-1683) por Ramos Sosa, aunque él mismo ha
corregido recientemente esta atribucion - en el caso del Cristo del convento
de Santa Clara-, reconociendo que “por los distintos templos, monasterios y
conventos de la ciudad he visto otros muchos ejemplos que ameritan seguir
con la investigacion”3. Ciertamente, los cristos documentados de Pérez de
Robles, como el de la Vera Cruz de Arequipa de 1662 o el de la Agonia de
Salamanca de 1671, tienen unas resoluciones evidentemente cercanas entre
si, que distan mucho de los recursos estéticos empleados en las imagenes
que nos ocupan, por lo que tampoco veo pertinente la asignacién al
mencionado escultor salmantino3*. Por el contrario, el mismo profesor ha
propuesto la asignacion del Cristo expirante del convento limefio de clarisas
al escultor corso Diego Agnes de Calvi, en base a otros documentos
tangenciales que indican la participacidon de este en el programa artistico del
templo3°.

En cualquier caso, todavia existen muchas vias que explorar que podran ir
dando nuevas pautas o hipdtesis para el estudio de este conjunto; por
ejemplo, desde la materialidad con estudios cientificos que a través de un
analisis de policromias o de maderas que arrojen luz acerca de las cuestiones

33 Ramos, “Panorama de la escultura”, p. 86.

34 Rafael Ramos Sosa, “Un especialista en crucificados: el escultor Bernardo Pérez de Robles en Arequipa”,
Laboratorio de arte, 12, (1999), pp. 153-162.

35 Rafael Ramos Sosa, “Don Diego Agnes de Calvi, escultor corso en Lima (1651-1673)", Hipogrifo, 13, 2,
(2025), pp. 371-385.

40



Fig. 7. Anonimo, Cristo crucificado (detalle),
mediados siglo XVII. Ayacucho (Pert1) iglesia de
la Compaiiia de Jesus. © Fotografia: Rafael
Ramos Sosa.

que aqui se han planteado y permitan entender la circulacion desde otros
prismas.

3. La circulacion artistica en el mundo atlantico

Volviendo a los cristos citados - los cuatro en Perd mas el de la Buena
Muerte en Cadiz-, su puesta en comun permite reflexionar acerca de la idea
de circulacién que funcionaba en el mundo atlantico, cuyas conexiones
artisticas eran mucho mas fluidas de lo que se detecta por la bibliografia
tradicional, como desde hace varios afios esta defendiendo, especialmente
desde las academias americanas3®. En apoyo de esta idea estaria la constante
movilidad de artistas que se dio desde los siglos XVI al XIX, como reflejan los
ejemplos ya conocidos de aquellos que se establecieron en el virreinato del
Peru procedentes de diferentes territorios, caso de Bernardo Bitti, Angelino
Medoro, Gaspar de la Cueva, Martin de Nogueras o Juan Garcia Salguero.

No obstante, y lejos de ser un objetivo de este articulo plantear una
atribucién especifica a los cristos anteriores, parece evidente poder
considerar los modelos flamencos de Rubens o Van Dyck como la fuente
principal de inspiracién para estas imagenes, de una manera tan palmaria
gue invita especificamente a considerar que un escultor formado bajo estos
preceptos artisticos fuese el que abrio el taller del que salieron estas tallas en
el virreinato. Este gusto por los modelos rubenianos o vandickianos, por otra

36 Un reciente y fundamental jalén en estos temas en Pablo F. Amador Marrero y Paula Mues Orts,
(coords.), América en el centro. Circulacion artistica en el mundo atlantico, (Madrid: Silex, 2025).

41



parte, no tiene por qué implicar un origen flamenco, ya que la difusion de
estas modas fue muy amplia por casi todos los rincones del mundo atlantico,
tema sobre el que recientemente ha discurrido Aaron Hyman para el caso de
la pintura3’. Igualmente, no podemos olvidar los parecidos que existen
también entre estos cristos y otras obras eburneas atribuidas a los talleres
flamencos, como la dada a conocer por Moreno Arana para el caso del de la
Buena Muerte, lo que incide en la idea de la circulacion del arte flamenco a
través de piezas de diferente naturaleza. La llegada de estos modelos al
virreinato, tanto desde el norte de Europa como interpretados por los
escultores italianos, debieron suponer un acicate para el desarrollo de la
imagineria en aquellos talleres, cuyas obras evidencian ya, en definitiva, una
independencia significativa respecto al devenir de la produccion sevillana, con
la que tanto se ha vinculado en la historiografia.

La idea acerca de la movilidad de piezas y artistas no debe sorprender pues,
aunque extraordinaria, cuenta con otros casos, algunos de ellos muy cercanos
al ambito geografico que nos ocupa. Al respecto, cabe citar la mal llamada
“escuela gaditano-genovesa” de escultores, que engloba a artistas ligures que
se establecieron en Cadiz a partir de la segunda década del siglo XVIII y que
conservaron sus caracteristicas estilisticas a pesar de estar fuera de su lugar
originario, y desde aqui mandaban obras a numerosos destinos. Igualmente,
en la otra orilla se conocen muchos escultores europeos que movieron alli su
residencia desde el mismo siglo XVI hasta la supresidon de los virreinatos,
guardando las maneras de trabajar que aprendieron en sus talleres de
formacion que, por otra parte, eran muy valoradas por la clientela local.

De similar forma, tampoco otros puntos en contacto con este mundo
portuario eran ajenos a esta movilidad geografica. En el mismo siglo XVII y
durante la cronologia que nos ocupa, tenemos el caso de José de Arce, un
escultor flamenco a quien, como vimos, también le fue atribuido el Cristo de
la Buena Muerte. Sintetizando su figura, Arce fue un artista de origen
flamenco al que se la ha supuesto una mas que posible estancia en Roma en
un ambiente cercano a Duquesnoy, y que se establecido en Sevilla, donde
implantd unos gustos y modas por las que posteriormente transitarian los
escultores de la segunda mitad de la centuria, caso de Pedro Roldan. Pensar
que en el prestigioso virreinato peruano y en su capital no se podian repetir
dinamicas como estas con otras geografias es negar los valores inherentes a
su condicion cosmopolita, lo que me lleva a invertir la légica de centro-
periferia que tradicionalmente ha imperado en estas lides, y que en
numerosas ocasiones considero problematica para entender las relaciones
artisticas que se dieron en el mundo atlantico. Como ha preguntado
retéricamente Keith Moxey, “éaceptaria [la historia del arte] que las historias

37 paron Hyman, Rubens in repeat: The logic of the copy in Colonial Latin America, (Los Angeles: Getty
Research Institute, 2021).

42



Fig. 8. Anénimo, Cristo de la Reconciliacion (detalle), mediados siglo XVII. Lima (Pert), monasterio de las
Nazarenas © Fotografia: Museo del Sefior de los Milagros.

subalternas no son repeticiones de las dominantes y que el “centro” no es
simplemente imitado cuando aparece en los “margenes”?”8,

Los puntos en contacto, asi como las evidentes diferencias entre el conjunto
de cristos, implica también sobreentender la existencia de un taller comun,
mas alld de una Unica autoria. Asi parece detectarse en el analisis estilistico,
pues sus resoluciones manifiestan un modo de hacer aprendido y desarrollado
en comun en el seno del obrador, lo que a su vez es adaptado a diferentes
modelos que a su vez se difunden por variadas geografias dentro del
virreinato. Incluso es posible encontrar otras esculturas que se emparentan
de manera cercana con las que aqui se han visto, aunque no sea facil plantear
el mismo origen comun. Es lo que sucede con el Cristo de la Agonia de la
Catedral de Trujillo (Fig. 10), mismo que ya se ha mencionado anteriormente
en su comparacién con otro crucificado de la misma catedral®®. Las venas de
los tobillos, los pliegues de la piel tirando hacia los clavos, el escrupuloso
tratamiento anatdmico, los cabellos formando rizos que se entrecruzan son
soluciones que nos remiten a esa forma de trabajar que se comentaba
anteriormente. Sobre él, Ricardo Estabridis Cardenas habla de su
“excepcionalidad” - palabra recurrente en las descripciones anteriores-, afia-

38 Keith Moxey, El tiempo de lo visual. La imagen en la historia, (Barcelona: Sans Soleil ediciones, 2015),
p. 25.

3% | uis Eduardo Wuffarden ya comentaba el parecido que existe entre este Cristo y el de la Reconciliacion
de Lima. Wuffarden, “Tesoro artistico”, 234. Rafael Ramos Sosa también ha apoyado estas similitudes
entre ambos. Ramos, “Panorama de la escultura”, pp. 99-100.

43



Fig. 9. Andnimo, Cristo de la Reconciliacion
(detalle), mediados siglo XVIIL. Lima (Pert),
monasterio de las Nazarenas © Fotografia:
Museo del Sefior de los Milagros.

diendo que debié haber sido realizado por un maestro de primera linea,
influido por las novedades berninescas*°.

De la misma manera, es obvio reconocer las diferencias que tienen las
esculturas de los crucificados entre si, especialmente evidentes en el
tratamiento de los sudarios, que adquieren soluciones tan variadas como
ejemplos constituyen. En cualquier caso, llevan, empero, a pensar en la idea
de una difusiéon bien de los modelos o bien de los propios artistas que
integraban el taller, y cuya realidad estd aun pendiente de plantearse de
manera mas precisa. Lo que si parece evidente con los ejemplos traidos a
colacion es que su centro de produccion se ubicé en el mismo virreinato
peruano.

4

Esta cuestion de los parecidos entre si remite a la de “originales multiples
o “arte multiplicado” creado en un mismo lugar y entendido aqui frente a un

40 Ricardo Estabridis Cardenas, “Escultura en Trujillo”, en Esculturas en el Perd, VV.AA., (Lima: Banco de
Crédito del Perd, 1991), p. 164. El autor lo considera como obra del siglo XVIII, aunque como ya dijera
Wuffarden en la publicacion de la nota anterior, me parece que esta cronologia puede adelantarse a la que
aqui nos ocupa.

44



manido modelo de andlisis eurocéntrico que considere la existencia de una
fuente primigenia llegada desde el llamado Viejo Mundo y simplemente
copiada en los territorios virreinales*!. Es decir, que existan varias imagenes
muy posiblemente procedentes de un mismo taller (incluso de una misma
mano) en el territorio peruano frente a una sola en la peninsula ibérica -y
ademas en Céadiz, puerta del comercio indiano en ella-, implica entender que
la fuente se ubica alli, y que la capital gaditana actud, una vez mas y como
siempre le ha sucedido durante toda su historia, como un centro receptor. En
el virreinato americano, no es facil saber exactamente donde se puede ubicar
este centro, dada la dispersion geografica de las obras traidas a colacién
(Lima, Ayacucho, Trujillo), y las que sin duda quedan por aparecer.

En ese territorio profundamente cosmopolita que fue la capital peruana y
los otros centros de produccién cercanos durante el siglo XVII, existian no
solo artistas que alcanzaron en sus obras cotas de calidad verdaderamente
altas y vanguardistas respecto a los centros artisticos europeos, sino también
clientes que eran capaces de valorarlas - y de pagarlas-. La mayoria de ellos
eran obviamente vecinos y habitantes de dichos territorios, pero un nimero
igualmente grande debid de constituirlo la poblacion flotante que se movia en
torno al comercio, y es ahi donde entraria en juego Cadiz. Para ser
conscientes de la riqueza y excelencia habituales en Lima, asi como el
impacto que causaba en sus visitantes foraneos, se pueden traer a colacion
las palabras del sacerdote Bernardo Cobo, nacido en Lopera (Jaén) y que
vivié en la Ciudad de los Reyes la mayor parte de su vida, a mediados del
siglo XVII. Durante sus ultimos afos, ya en Roma, puso por escrito sus
recuerdos en el virreinato, afirmando que “el rico adorno y aparato
magestuoso [sic] de sus Iglesias, solemnidad y devocidon con que celebran
sus principales fiestas es tan superior, que los que de nuevo vienen de Europa
quedan admirados de verlos y confiesan Ilanamente no ser inferiores estos
monasterios a los mas principales y ricos de ellos”?. De aceptarse la hipdtesis
del origen peruano del Cristo de la Buena Muerte, habria que considerar,
pues, la inversién de la logica de envios tradicionalmente asentada en la
bibliografia (Europa -> América), asumiendo otras dindmicas de circulacion
que, bajo mi punto de vista, se acercan mas al funcionamiento histérico que
se dio entre estos territorios.

41 Existe numerosa bibliografia al respecto de estos conceptos. Para los originales multiples, Michele
Tomasi, L‘art multiplié. Production de masse, en serie, pour le marché dans les arts entre Moyen Age et
Renaissance. (Roma: Viella, 2011). Sobre la aplicacién de estos principios tedricos a la escultura
guatemalteca, véase Pablo F. Amador Marrero, “Ventanas de Cadiz que miran a Ultramar: Arte
guatemalteco en el convento del Rebafio de Maria y su reflexion como obra multiple”, en Tornaviaje.
Transito artistico entre los virreinatos americanos y la metrépolis, eds. Fernando Quiles, Pablo F. Amador
y Martha Fernandez, (Sevilla: Universidad Pablo de Olavide, 2020), pp. 591-622. Para otras alternativas
al modelo de analisis original-copia entre Europa y América, véase Felipe Pereda, “Twin brothers.
Originality and copy in the Americas”, Res. Anthropology and Aesthetics, 71-72, (2019), pp. 97-112.

42 Bernardo Cobo, Historia de la fundacién de Lima, (Lima: Gonzalez de la Rosa, 1882), p. 255.

45



Fig. 10. Andnimo, Cristo de la Agonia, mediados siglo XVII. Catedral de Trujillo © Fotografia: Ricardo Estabridis
Cérdenas, “La escultura en Trujillo”, en Esculturas en el Peru, VV. AA, (Lima: Banco de Crédito del Pert, 1991), p.
165.

4. Coda

Cruzando, pues, todos los datos anteriormente expuestos, volvamos de
nuevo la atencidn al Cristo de la Buena Muerte. Por precisar algo mas su
llegada al convento de san Agustin dentro del trienio 1647-1649, puedo
aportar que su efigie se incluyé en el templo en la segunda semana de
noviembre de 1648, como se puede extraer del libro de recibos de la
administracidon conventual. En él se delata el hecho de que, hasta esa fecha,
las misas ante “el Santo Cristo” costaban 6 reales, pero a partir de ella, se
diferencian dos celebraciones diferentes: las del “Santo Cristo de la
Humildad”, que seguian a dicho precio, junto a las del “Santo Cristo del
Sagrario”, que se pagaban a 8 reales, apareciendo esta denominacién a partir
de entonces en todas las semanas*3. Es evidente que este es el Cristo que,
segun el dato aportado hace ya casi un siglo por Sancho de Sopranis, fue

43 AHN: seccion Clero, libro 1798, f. 297.

46



regalado por fray Alonso Sudrez y que costd la famosa cifra de los 300
ducados.

Si seguimos identificando los datos relativos a esta imagen con la actual
talla -lo que encaja dentro de la cronologia probable-, habria que pensar en
una vinculacion con la capital limefa de los implicados en la construccién del
convento. Un cenobio que, por cierto, fue fundado en 1617 por el provincial
fray Pedro Ramirez, quien acababa de desembarcar en dicho afio en una flota
procedente de Perd donde habia sido -nada mas y nada menos- que confesor
personal del virrey marqués de Montesclaros. En las argumentaciones
esgrimidas con el obispo y el rey para que dieran su autorizacién definitiva a
la instauracién del convento gaditano, Ramirez y sus companeros “escribieron
a su Magestad de quanta importancia era que la dicha horden de nro Padre
S. Augustin tuviese convento en esta ciudad, asi para el servicio de N© Sr,
aumento de su sancta fee como para los religiosos que pasan a las Indias”,
algo frecuente por otra parte en todas las fundaciones conventuales de la
ciudad*.

Es necesario aun seguir profundizando en estos datos y relaciones. Por el
momento, concluyo considerando la sugestiva posibilidad de que el Cristo de
la Buena Muerte llegase desde PerU, arrojando nueva luz a un caso de estudio
que hasta la fecha solo se ha centrado en Europa sin tener en cuenta la
realidad americana, tan fundamental para cualquier estudio gaditano durante
la Edad Moderna. Asi parece refrendarlo la evidencia de una forma de trabajo
y caracteristicas técnicas que se repiten en numerosos simulacros presentes
en aquel territorio y que, por el contrario, no cuentan con ningun otro caso
conocido hasta la fecha en la zona peninsular. En definitiva, esta imagen
permitiria entender de manera mas precisa las dinamicas de circulacidon
atlantica que se dieron en esta cronologia (y que cuenta con otros notables
ejemplos), significando la escultura peruana como un producto de lujo que
se exportaba, y a elevado precio, hasta Cadiz. En la otra cara de la moneda,
es sumamente emocionante y muy en consonancia con el devenir artistico de
esta ciudad considerar que provenga desde aquel virreinato una obra tan
encumbrada como la que aqui nos ha ocupado. Ademas, definiria a la bahia
gaditana como lo que fue: un centro receptor atlantico de primer nivel, y
antesala que anticipaba en sus templos la riqueza y esplendor que los viajeros
habrian de encontrarse en la orilla opuesta del océano.

44 AHN: seccion Clero, libro 1798, f. 1.

47



Bibliografia:

Alonso de la Sierra 2008: Lorenzo Alonso de la Sierra Fernandez, “La irrupcion
del pleno barroco en la escultura sevillana. Reflexiones sobre el crucificado
de la Salud de Cadiz”, Encrucijada. Boletin del Seminario de Escultura del
Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Auténoma
de México, 0, (2008), pp. 68-75.

Alonso de la Sierra 2018: Lorenzo Alonso de la Sierra Fernandez, “Cadiz: un
espacio de confluencias para la escultura del Pleno Barroco”, en El triunfo del
Barroco en la escultura andaluza e hispanoamericana, dirs. Lazaro Gila
Medina y Francisco Javier Herrera Garcia, (Granada: Universidad de Granada,
2018), pp. 125-126.

Alonso de la Sierra y Alonso de la Sierra 2021: Lorenzo Alonso de la Sierra y
Juan Alonso de la Sierra, “Cadiz”, en Iglesias de la didcesis de Cadiz y Ceuta.
Guia artistica, coords. Lorenzo Alonso de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra,
(Cadiz: Obispado de Cadiz y Ceuta, 2021), pp. 27-268.

Amador Marrero 2020: Pablo F. Amador Marrero, “Ventanas de Cadiz que
miran a Ultramar: Arte guatemalteco en el convento del Rebafio de Maria y
su reflexion como obra multiple”, en Tornaviaje. Transito artistico entre los
virreinatos americanos y la metropolis, eds. Fernando Quiles, Pablo F.
Amador y Martha Fernandez, (Sevilla: Universidad Pablo de Olavide, 2020),
pp. 591-622.

Amador y Mues 2025: Pablo F. Amador Marrero y Paula Mues Orts (coords.),
América en el centro. Circulacion artistica en el mundo atlantico, (Madrid:
Silex, 2025).

Bernales Ballesteros 1991: Jorge Bernales Ballesteros, “Escultura en Lima
siglos XVI-XIX", en Escultura en el Peru, (Perd: Banco de Crédito Peruano,
1991), pp. 1-134

Castellano Pavén 2011: Miguel Angel Castellano Pavén, Caminos de Cadiz por
la historia y el arte, (Cadiz: Quorum, 2011).

Castellano y Ramirez s.d.: Miguel Angel Castellano Pavdn y Francisco Manuel
Ramirez Ledn, “Alessandro Algardi y el Crucificado de la Buena Muerte de
Cadiz (I)”, (En web: http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm;
consultada: 5 de septiembre de 2025).

Castellano y Ramirez s.d.: Miguel Angel Castellano Pavén y Francisco Manuel
Ramirez Ledn, “Alessandro Algardi y el Crucificado de la Buena Muerte de
Cadiz (I1)”, (En web: https://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm;
consultada: el 5 de septiembre de 2025).

Cobo 1882: Bernardo Cobo, Historia de la fundacion de Lima, (Lima: Gonzalez
de la Rosa, 1882).

48


http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm
https://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm

De Castro 1859: Adolfo de Castro, Manual del viajero en Cadiz, (Cadiz:
Imprenta de la Revista Médica, 1859).

De la Banda y Vargas 1988: Antonio de la Banda y Vargas, Enciclopedia
grafica gaditana IV. El arte y los museos de la provincia de Cadiz, (Cadiz:
Caja de Ahorros de Cadiz, 1988).

Estabridis Cardenas 1991: Ricardo Estabridis Cardenas, “La escultura en
Trujillo”, en Esculturas en el Peru, VV.AA., (Lima: Banco de Crédito del Peru,
1991), pp. 135-190.

Gomez Pifiol 2007: Emilio Gomez Pifiol, “Las atribuciones en el estudio de la
escultura: nuevas propuestas y reflexiones sobre obras de la escuela sevillana
de los siglos XVI y XVII”, en Nuevas perspectivas criticas sobre historia de la
escultura sevillana, coord. Clara Belvis Zambrano, (Sevilla: Museo de Bellas
Artes de Sevilla, 2007), pp. 16-43

Gonzalez Isidoro 1986: José Gonzalez Isidoro, “El Cristo de la Buena Muerte”,
Diario de Cadiz, 8 de marzo de 1986, p. 2.

Guia 1930: Guia de Cadiz para uso del turista, (Cadiz: Imprenta de Salvador
Repeto, 1930).

Herndndez Diaz 1967: José Hernandez Diaz, “Estudios de iconografia
sagrada”, Anales de la Universidad Hispalense, 1, (1967), pp. 23-36.

Hyman 2021: Aaron Hyman, Rubens in repeat. The logic of copy in Colonial
Latin America, (Los Angeles: Getty Research Institute, 2021).

Maura Alarcén 2017: Carlos Maura Alarcéon, Una aproximacion al uso de las
fuentes visuales en la escultura barroca sevillana, trabajo fin de grado inédito,
Universidad de Sevilla, (Sevilla: 2017). Disponible en:
https://idus.us.es/handle/11441/75249).

Moreno Arana 2025: José Manuel Moreno Arana, “Del marfil a la madera:
reflexiones sobre el Cristo de la Buena Muerte de Cadiz”, en Escultura
moderna y contemporanea en Espafia: focos de creacion artistica, técnicas y
artistas, dirs. Jesus Porres Benavides, Jorge Gonzalez Segura e Irene
Madrofial Lopez, (Madrid: Dykinson, 2025), pp. 91-100.

Mujica Pinilla 2014: Ramon Mujica Pinilla, “Los Cristos de Lima”, en Nuestra
Memoria puesta en valor. Patrimonio cultural de Pertd, (Peru: Banco de
Crédito de Peru, 2014), pp. 158-170.

Navarrete Prieto 2025: Benito Navarrete Prieto, “éCuadl considera que es el
presente y el futuro del formalismo y el atribucionismo?”, Archivo Espafol de
Arte, 98, 389, (2025).

Otero Tufez 1980: Ramon Otero Tunez, “Escultura”, en Historia del arte
hispanico IV. El barroco y el rococd, dirs. Ramén Otero Tufez, Enrique
Valdivieso Gonzélez y Jesus Urrea Fernandez, (Madrid: Alhambra, 1980), pp.
79-270.

49


https://idus.us.es/handle/11441/75249

Peman 1930: César Peman, El arte en Cadiz, (Madrid: Patronato Nacional de
Turismo, 1930).

Peman 1943: César Peman, “El Cristo de la Buena Muerte de Cadiz”, Archivo
espafol de arte, 57, 16, (1943), pp. 140-153.

Pereda Espeso 2019: Felipe Pereda Espeso, “"Twin brothers. Originality and
copy in the Americas”, Res. Anthropology and Aesthetics, 71-72, (2019), pp.
97-112.

Porres Benavides 2021: Jesus Porres Benavides, “Escultores esparioles del
siglo XVII en el virreinato del Perd”, Quiroga, 20, (2021), 136-149.

Ramos Sosa 1997-1998: Rafael Ramos Sosa, “El escultor Bernardo Pérez de
Robles en Peru (1644-1670), Boletin del Museo Nacional de Escultura, 2,
(1997-1998), pp. 11-16.

Ramos Sosa 1998: Rafael Ramos Sosa, “El Crucificado de la Compaiiia en
Ayacucho (Peru): una propuesta de atribucién a Bernardo Pérez de Robles”,
Laboratorio de arte, 11, (1998), pp. 511-519.

Ramos Sosa 1999: Rafael Ramos Sosa, “Un especialista en crucificados: el
escultor Bernardo Pérez de Robles en Arequipa”, Laboratorio de arte, 12,
(1999), pp. 153-162.

Ramos Sosa 2024: Rafael Ramos Sosa, “"Panorama de la escultura virreinal
en Perd”, en El arte de la escultura en América del Sur. Siglos XVI-XIX, ed.
Adridn Contreras-Guerrero, (Madrid: Silex, 2024), pp. 67-104.

Ramos Sosa 2025: Rafael Ramos Sosa, “"Don Diego Agnes de Calvi, escultor
corso en Lima (1651-1673)", Hipogrifo, 13, 2, (2025), pp. 371-385.

Romero Coloma 1994: Maria Aurelia Romero Coloma, “El Cristo de la Buena
Muerte de la iglesia de San Agustin de Cadiz: su problematica artistica”,
Boletin del Museo e Instituto Camdn Aznar, LVIII, (1994), pp. 139-144.

Romero de Torres 1934: Enrique Romero de Torres, Catalogo Monumental de
Espafa. Cadiz. Texto, (Madrid: Ministerio de Instruccién Publica y Bellas
Artes, 1934).

Sanchez Pefia 1988: José Miguel Sanchez Pefia, “Imagineria procesional en
la Semana Santa de Cadiz”, en Semana Santa. Didcesis de Cadiz y Jerez,
coord. Carlos J. Romero Mensaque, (Alcald de Guadaira: Gemisa, 1988), pp.
101-146.

Sancho de Sopranis 1942: Hipdlito Sancho de Sopranis (firmado bajo su
pseudénimo Cibo D’Oria), “El Cristo muerto de San Agustin de Cadiz, obra
cumbre de la imagineria barroca espafola”, Diario de Cadiz, 2 de abril de
1942, p. 2.

Sancho de Sopranis 1942: Hipdlito Sancho de Sopranis (firmado bajo su
pseuddnimo Cibo D’Oria), “Acerca del Cristo Muerto, de San Agustin, de Cadiz
(conclusion)”, Diario de Cadiz, 13 de mayo de 1942, p. 3.

Semana Santa 1931: La Semana Santa en Cadiz, (Cadiz: La Gaditana, 1931).

50



Tomasi 2011: Michele Tomasi, L‘art multiplié. Production de masse, en serie,

pour le marché dans les arts entre Moyen Age et Renaissance, (Roma: Viella,
2011).

Wuffarden 2016: Luis Eduardo Wuffarden, “El tesoro artistico de las
Nazarenas. Pintura y escultura”, en E/ Sefor de los Milagros. Historia,
devocion, identidad, (Perd: Banco de Crédito de Peru, 2016), pp. 229-244.

Recibido: 26/09/2025
Aceptado: 17/11/2025

51



