
 
© 2025 Philostrato. Revista de Historia y Arte 

Philostrato. Revista de Historia y Arte, nº 18 

Año 2025, pp. 29-51 

DOI: 10.25293/philostrato.2025.11 

 

 

 

El Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San 

Agustín de Cádiz y su posible procedencia peruana1 

The Cristo de la Buena Muerte from the Church of San 

Agustín in Cádiz and its Likely Peruvian Provenance 

   

Carlos Maura Alarcón2 

Unidad de Posgrado. Universidad Nacional Autónoma de México. 

 

Resumen:  Se estudia el Cristo de la Buena Muerte de Cádiz en comparación con 

varias esculturas de igual iconografía presentes en el antiguo virreinato del Perú. Las 

múltiples coincidencias formales invitan a pensar en un taller común y en un posible 

origen peruano para esta obra, lo que permite reflexionar acerca de la circulación 

artística del mundo atlántico. 

Palabras clave: Cristo de la Buena Muerte; Cádiz; Virreinato del Perú; Circulación 

artística; Escultura siglo XVII.    

Abstract: The Cristo de la Buena Muerte of Cádiz is studied in this article in 

comparison with other sculptures of similar iconography located in the old Peruvian 

viceroyalty. The number of formal coincidences lead us to think in a same workshop 

and in a probable Peruvian origin for this piece, what allows for reflection about the 

artistic circulation in the Atlantic world 

Keywords: Cristo de la Buena Muerte; Cádiz; Viceroyalty of Peru; Artistic 

circulation; Sculpture 17th Century.    

                

etomando la importancia de los estudios formalistas 

recientemente reclamada por diferentes voces3, propongo 

tomar esta vía para acercarnos con nuevos ojos a una imagen, 

la del Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San Agustín de 

Cádiz, encumbrada en la historia del arte tanto de la ciudad como de fuera 

de ella (Fig. 1). Titular de su cofradía homónima desde su erección canónica 

 
1 Agradezco profundamente a mis profesores Lorenzo Alonso de la Sierra Fernández y Pablo F. Amador 
Marrero sus comentarios, consejos y recomendaciones acerca del contenido del presente artículo, así como 
a los dos revisores sus atentas y pertinentes sugerencias a partir del manuscrito original. 
2  http://orcid.org/0000-0001-6373-2821 
3 Benito Navarrete Prieto, “¿Cuál considera que es el presente y el futuro del formalismo y el 
atribucionismo?”, Archivo Español de Arte, 98, 389, (2025). 



30 
 

en 1894, con la que procesiona todos los Viernes Santo, su origen y 

trayectoria es todavía hoy objeto de controversia sobre el que han corrido 

ríos de tinta. En el presente artículo, se parte de un análisis historiográfico 

que servirá para ver las coincidencias que han tenido los comentarios 

realizados hacia varias de las imágenes que traeremos a colación. 

Posteriormente, las pondré en paralelo para atisbar sus múltiples puntos en 

común y, finalmente, se concluirá con una reflexión acerca de la circulación 

de modelos y del papel que desempeñó Cádiz en esta labor durante la Edad 

Moderna, tema en el que este Cristo tiene, como veremos, un protagonismo 

crucial. En definitiva, es mi propósito centrar el estudio en los valores 

artísticos inherentes a la propia pieza, cumpliendo con lo reclamado hace 

varios años por Emilio Gómez Piñol para los estudios de escultura, al 

considerar que muchas veces 

  

se elude atribuir a las obras de arte un valor al menos análogo al otorgado 

por los documentos, permaneciendo todos a   espera de la aparición de una 

referencia escrita que confirme solo problemas de autoría, devaluando las 

apreciaciones específicas de lo artístico, las de índole estética, en tantas 

ocasiones más enjundiosas y profundas que las cuestiones de mera 

documentación histórica o sociológica4. 

 

1. Una imagen emblemática 

   Es a mediados del siglo XIX cuando el Cristo que nos ocupa comienza a 

recibir atención, precisamente cuando aparecen en la ciudad los primeros 

estudios acerca de su patrimonio, y paradójicamente en publicaciones 

pensadas para turistas pero que tuvieron importante eco en la población local. 

Así, fue en 1859 Adolfo de Castro el primero en llamar la atención y decir que 

“lo que hay dignísimo de ver en esta iglesia [de San Agustín] es la imagen de 

Cristo crucificado, llamada Jesús de la Buena Muerte, obra del eminente 

escultor Juan Martínez Montañez [sic], notable por el gran estudio de la 

naturaleza y por la expresión de dulzura que hay en su semblante”5. La 

atribución es la típica en imágenes de excelencia desde mediados de dicha 

centuria hasta bien entrada la siguiente, y siguió heredándose en revistas y 

boletines divulgativos relacionados con la Semana Santa, lo que también nos 

debe hacer reflexionar acerca de la importancia de la cofradía (y de la fiesta 

en general) como forma de potenciar el patrimonio local y ayudar a su 

difusión.  

 

 
4 Emilio Gómez Piñol, “Las atribuciones en el estudio de la escultura: nuevas propuestas y reflexiones 
sobre obras de la escuela sevillana de los siglos XVI y XVII”, en Nuevas perspectivas críticas sobre historia 
de la escultura sevillana, Clara Belvís Zambrano coord., (Sevilla: Museo de Bellas Artes de Sevilla, 2007), 
pp. 16-43, específicamente el texto citado en p. 17. 
5 Adolfo de Castro, Manual del viajero en Cádiz, (Cádiz: Imprenta de la Revista Médica, 1859), p. 45. 



31 
 

 

 

 

   A principios de siglo XX, Enrique Romero de Torres retomaba la asignación 

a Montañés, destacando de nuevo que “es notable por el gran estudio 

anatómico y por la honda expresión de dolor y dulzura que tiene su 

semblante”6. Un reflejo de estos ecos en las guías de Semana Santa puede 

verse en la que se editó en 1930, donde los desconocidos autores señalan 

algunas iglesias y, dentro de ellas, piezas concretas: “En San Agustín es 

notable el Cristo, de gran talla, llamado de la Buena Muerte, que es sin 

disputa una de las mejores obras de Montañés”, incluyendo una fotografía en 

su retablo7. Similares comentarios se vierten en una publicación de 1931 

dedicada a informar acerca de los desfiles procesionales. En ella, se defiende 

que constituye “una de las más insignes obras de la escultura andaluza y uno 

de los más bellos Crucifijos que ha producido el arte cristiano”, aportando con 

un matiz argumentativo impropio de las publicaciones de este tipo que “es, 

como delata su estilo, una imagen de escuela sevillana de la gran época de 

 
6 Enrique Romero de Torres, Catálogo Monumental de España. Cádiz. Texto, (Madrid: Ministerio de 
Instrucción Pública y Bellas Artes, 1934), p. 343. Aunque el libro se editó en 1934, el texto fue encargado 
en 1907 y entregado en 1908. 
7 Imprenta de Salvador Repeto, Guía de Cádiz para uso del turista, (Cádiz: Imprenta de Salvador Repeto, 
1930), p. 44. 

Fig. 1. Anónimo, Cristo de la Buena 

Muerte, c. 1648. Cádiz, iglesia de San 

Agustín © Fotografía: Carlos Maura 

Alarcón. 



32 
 

Martínez Montañés, a cuya mano viene atribuido tradicionalmente de 

siempre, aunque no existe prueba documental”8. 

   El anónimo redactor de las palabras del libelo demostraba, cuanto menos, 

estar imbuido de un espíritu de duda afín a las nuevas corrientes 

metodológicas procedentes del Laboratorio de Arte de la Universidad de 

Sevilla, tan proclives al estudio documental positivista practicado desde 

principios de la centuria. En cualquier caso, ya licenciados en Filosofía y Letras 

por la Hispalense estaban promoviendo un nuevo acercamiento científico a 

este tipo de obras, como César Pemán, figura clave en los albores de la 

disciplina en referencia al patrimonio gaditano. En El arte en Cádiz, un libro 

capital para los estudios histórico-artísticos en la ciudad, le dedica un párrafo 

que evidencia ya la instauración de un nuevo paradigma: 

 

El Cristo de la Buena Muerte, en San Agustín, uno de los crucifijos más 

soberbios de toda la escuela española, se atribuye también a Montañés. La 

atribución pertenece a la época en que, en la absoluta ignorancia en que se 

estaba sobre escultura andaluza, se trataba de formar grupos a base de las 

referencias literarias y de las atribuciones tradicionales. Dentro de este 

sistema, parecía a unos que el Cristo de la Buena Muerte no podía ser sino de 

la gubia de Montañés, mientras que otros, en un principio de crítica, 

encontraban notas extrañas al maestro y quizá reveladoras de una época un 

poco más avanzada. Hoy que el testimonio irrebatible de las actas notariales 

exhumadas de los Archivos va empezando a hacer posible una revisión 

científica de las atribuciones, no habría nada más aventurado que afirmar que 

el Cristo de San Agustín, absolutamente indocumentado, sea de Montañés […] 

Pero por cima de esto queda otra afirmación más importante y, esa sí, cada 

día más terminantemente establecida: que el Cristo de la Buena Muerte es 

uno de los Crucifijos más excelentes de toda la escultura polícroma andaluza, 

obra de un maestro de mediados del siglo XVII en la plenitud de la escuela y 

de su personalidad, que no es imposible sea el mismo Montañés, cuya larga 

carrera debe aún guardar bastantes secretos, y si no alguno de esos ignorados 

artistas que los documentos van resucitando y a los que aguarda un puesto 

de honor en la Historia del Arte universal. Por de pronto puede afirmarse que 

el Cristo de Cádiz está aún más cerca del clasicismo de Montañés que del 

dramatismo barroco de la generación siguiente9. 

 

   Tanto Pemán como otro egregio historiador de estos lustros, Hipólito 

Sancho de Sopranis, fueron los autores en la década siguiente de varios 

artículos aparecidos en Diario de Cádiz en que se enfrascaron en diferentes 

diatribas acerca de los posibles orígenes del Cristo. Por cuanto ciñe al 

propósito de estas líneas, y a pesar de constituir posturas muy elocuentes de 

diferentes visiones para con la disciplina que habrán de ser analizadas en otra 

ocasión, cabe decir que fue Sancho de Sopranis quien aportó un dato crucial 

para el estudio de la obra: la identificación del Cristo con el que se incorpora 

 
8 La Semana Santa en Cádiz, (Cádiz: La Gaditana, 1931), s/p. 
9 César Pemán, El arte en Cádiz, (Madrid: Patronato Nacional de Turismo, 1930), pp. 57-59. 



33 
 

al patrimonio de San Agustín durante el priorato de fray Miguel de León 

Garabito (1647-1649), que costó trescientos ducados y que fue pagado por 

fray Alonso Suárez10. En las siguientes publicaciones de la serie, eslabonó la 

trayectoria de la imagen hasta el siglo XIX, basándose en diferentes 

referencias cruzadas, algunas de ellas poco clarificadoras, especialmente en 

lo tocante al período de la Desamortización11.  

   Sobre estos datos hemos pivotado todos cuantos nos hemos acercado al 

estudio de la portentosa imagen. César Pemán retomó luego el tema dejando 

la puerta abierta a una posible autoría de José de Arce o Alonso Martínez12. 

Hernández Díaz lo consideró como una obra de Alonso Cano, lo que 

posteriormente tuvo notable eco llegando a ser recogido por historiadores de 

obras enciclopédicas a nivel nacional como Ramón Otero Túñez, o por José 

González Isidoro y María Aurelia Romero Coloma, que apoyaron en diferentes 

medios esta posibilidad13. Retomó la atribución a José de Arce en 1988 

Antonio de la Banda y Vargas, quien lo ubica en su órbita o en la de Felipe de 

Ribas, y a quien no le duelen prendas en afirmar que constituye “el mejor 

ejemplar de toda la imaginería cristífera [sic] provincial y una de las obras 

cumbres de dicha iconografía a nivel nacional”14. José Miguel Sánchez Peña, 

quien además restauró la imagen en 1987 (realizando una nueva cruz) y 

2010, consideró en primer lugar en él las “influencias berninescas importadas 

por Arce”, así como que había que tenerse en cuenta en su análisis algunas 

obras de Rubens representando a Cristo en la cruz15. Más recientemente, ha 

reclamado la paternidad de Alonso Martínez16. Miguel Ángel Castellano Pavón 

ha propuesto, tanto en solitario como en compañía de Francisco Manuel 

Ramírez León, desde hace varios años el nombre de Alessandro Algardi en 

base a una comparación formal con otras obras del autor17. En paralelo, 

Lorenzo Alonso de la Sierra, tanto en solitario como junto a su hermano Juan, 

 
10 Hipólito Sancho de Sopranis (firmado bajo su pseudónimo Cibo D’Oria), “El Cristo muerto de San Agustín 
de Cádiz, obra cumbre de la imaginería barroca española”, Diario de Cádiz, 2 de abril de 1942, p. 2. La 
referencia al dato se solventa con un escueto “Archivo Histórico Nacional”, sin dar en ningún momento la 
signatura completa como era costumbre en sus publicaciones, cuando no la ponía por escrito de forma 
errónea. Aunque con posterioridad otros investigadores han acudido a la misma fuente, tampoco he 
encontrado en las publicaciones la ubicación exacta del legajo. Esta es Archivo Histórico Nacional (en 
adelante AHN): sección Clero, libro 1773, f. 24.  
11 Hipólito Sancho de Sopranis (firmado bajo su pseudónimo Cibo D’Oria), “Acerca del Cristo Muerto, de 
San Agustín, de Cádiz (conclusión)”, Diario de Cádiz, 13 de mayo de 1942, p. 3.  
12 César Pemán, “El Cristo de la Buena Muerte de Cádiz”, Archivo español de arte, 57, 16, (1943), pp. 
140-153. 
13 José Hernández Díaz, “Estudios de iconografía sagrada”, Anales de la Universidad Hispalense, 1, (1967), 
pp. 23-36; Ramón Otero Túñez, “Escultura”, en Historia del arte hispánico IV. El barroco y el rococó, dirs. 
Ramón Otero Túñez, Enrique Valdivieso González y Jesús Urrea Fernández, (Madrid: Alhambra, 1980), pp. 
79-270; José González Isidoro, “El Cristo de la Buena Muerte”, Diario de Cádiz¸ 8 de marzo de 1986, p. 
2; María Aurelia Romero Coloma, “El Cristo de la Buena Muerte de la iglesia de San Agustín de Cádiz: su 
problemática artística”, Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar, LVIII, (1994), pp. 139-144. 
14 Antonio de la Banda y Vargas, Enciclopedia gráfica gaditana IV. El arte y los museos de la provincia de 
Cádiz, (Cádiz: Caja de Ahorros de Cádiz, 1988), p. 23. 
15 José Miguel Sánchez Peña, “Imaginería procesional en la Semana Santa de Cádiz”, en Semana Santa. 
Diócesis de Cádiz y Jerez, coord. Carlos J. Romero Mensaque, (Alcalá de Guadaira: Gemisa, 1988), p. 109. 
16 Ha sido en conferencias impartidas en Jerez en 2014 y en Cádiz en 2023.  
17 Miguel Ángel Castellano Pavón, Caminos de Cádiz por la historia y el arte, (Cádiz: Quorum, 2011), pp. 
119-146; Miguel Ángel Castellano Pavón y Francisco Manuel Ramírez León, “Alessandro Algardi y el 
Crucificado de la Buena Muerte de Cádiz (I)”, (En web: http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm; 
05-09-2025); Miguel Ángel Castellano Pavón y Francisco Manuel Ramírez León, “Alessandro Algardi y el 
Crucificado de la Buena Muerte de Cádiz (y II)”, (En web: 
http://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm; consultada: 5 de septiembre de 2025) 

http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm
http://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm


34 
 

ha profundizado en diferentes publicaciones acerca de la estética rubeniana 

del Cristo, sin decantarse por ninguna autoría18. En su interpretación de la 

escultura, ha remarcado que  

 

Lo que parece indudable es que esta pieza refleja un profundo sentido barroco 

en el que se mezclan hábilmente conceptos derivados de la tradición clásica 

italiana en el tratamiento de la anatomía y del dinamismo rubeniano en la 

dramática composición19. 

 

   Recientemente, la última aportación al debate ha venido de la mano de 

José Manuel Moreno Arana, quien ha propuesto una comparación muy 

palmaria con un crucifijo de marfil que está en las Descalzas Reales de 

Madrid, atribuido al escultor George Petel, profundizando en una vinculación 

con imágenes ebúrneas ya considerada por Carlos Maura Alarcón algunos 

años atrás20.  

   No es gratuito traer a colación estos estudios, por cuanto se verá a 

continuación cómo otras de las imágenes con las que estableceremos la 

comparación han suscitado comentarios muy similares. Igualmente, también 

se hacen perceptibles las dificultades que resultan de encasillar al Cristo que 

nos ocupa en el catálogo de cualquiera de los autores arriba citados, a pesar 

de que se pueden defender ciertos rasgos compartidos. 

 

2. Nuevos posibles referentes allende los mares 

   Por mi parte, creo que es posible sostener ahora su puesta en paralelo con 

un conjunto de múltiples esculturas de similar iconografía que se mantienen 

como anónimas y están en distintas ciudades del otrora virreinato del Perú. 

Son el Cristo de la Reconciliación del monasterio de las Nazarenas de Lima 

(Fig. 2), el de un Calvario de la iglesia de Santa Clara de la misma ciudad 

(Fig. 3), el de la Compañía en Ayacucho (Fig. 4) y otro en la catedral de 

Trujillo (Fig. 5), junto con otros más con quienes comparte rasgos puntuales. 

En este sentido, hay que reconocer que la primera llamada de atención acerca 

de estos parecidos fue publicada hace pocos años por Jesús Porres Benavides. 

 
18 Lorenzo Alonso de la Sierra Fernández, “Cádiz: un espacio de confluencias para la escultura del Pleno 
Barroco”, en El triunfo del Barroco en la escultura andaluza e hispanoamericana, dirs. Lázaro Gila Medina 
y Francisco Javier Herrera García, (Granada: Universidad de Granada, 2018), pp. 125-126; Lorenzo Alonso 
de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra, “Cádiz”, en Iglesias de la diócesis de Cádiz y Ceuta. Guía artística, 
coords. Lorenzo Alonso de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra, (Cádiz: Obispado de Cádiz y Ceuta, 2021), 
p. 118. 
19 Lorenzo Alonso de la Sierra Fernández, “La irrupción del pleno barroco en la escultura sevillana. 
Reflexiones sobre el crucificado de la Salud de Cádiz”, Encrucijada. Boletín del Seminario de Escultura del 
Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Autónoma de México, Año I, 0, (2008), 
p. 72.  
20 José Manuel Moreno Arana, “Del marfil a la madera: reflexiones sobre el Cristo de la Buena Muerte de 
Cádiz”, en Escultura moderna y contemporánea en España: focos de creación artística, técnicas y artistas, 
dirs. Jesús Porres Benavides, Jorge González Segura e Irene Madroñal López, (Madrid: Dykinson, 2025), 
pp. 91-100. Carlos Maura Alarcón, Una aproximación al estudio de las fuentes visuales en la escultura 
barroca sevillana. Trabajo de Fin de Grado, Universidad de Sevilla, (2017), pp. 51-52, (En web: 
https://idus.us.es/handle/11441/75249; consultada: 2 de septiembre de 2025). 

https://idus.us.es/handle/11441/75249


35 
 

 

 

 

 

Fue él quien escribiendo sobre algunos de algunos cristos atribuidos al 

escultor español Bernardo Pérez de Robles, que vivió en el virreinato, señaló 

en el aparato crítico que el de la Buena Muerte de Cádiz tiene “algunas 

afinidades” con ellos (Cristo de la Agonía de Salamanca, de la Compañía de 

Ayacucho, el de la Vera Cruz de Santo Domingo de Arequipa, el Yacente de 

la misma localidad, etc.) y que quizás este artista pudo haber realizado la 

obra a su regreso a España21. Consideramos que esta llamada de atención 

merece ser matizada, como se expresará más adelante al hablar de este 

escultor, y aunque es evidente el parecido de Buena Muerte con algunas de 

estas imágenes, no se puede hacer extensible a la producción tanto atribuida 

como documentada de Pérez de Robles. 

 
21 Jesús Porres Benavides, “Escultores españoles del siglo XVII en el virreinato del Perú”, Quiroga, 20, 
(2021), pp. 136-149. 

Fig. 2. Anónimo, Cristo de la 

Reconciliación, mediados siglo 

XVII. Lima (Perú), monasterio 

de las Nazarenas © Fotografía: 

Museo del Señor de los 

Milagros. 



36 
 

  

 

 

   El comentario, por lo demás, careció de predicamento posterior, aunque en 

efecto estas similitudes invitan a profundizar en el tema con mayor calma. El 

primer rasgo en común digno de traer a colación entre ellos es de tipo 

historiográfico, ya que varios de ellos han recibido comentarios muy similares 

de manera independiente por diferentes especialistas. Véase por ejemplo con 

el Cristo de la Reconciliación del monasterio de las Nazarenas de Lima, cuya 

atención ha sido muy reciente como fruto de su estadía en el interior de la 

clausura del cenobio carmelita que lo guarda hasta 1988. En dicho año, con 

motivo de la inauguración de la capilla de la reconciliación que le da nombre, 

pasó a presidir su testero, donde ha permanecido hasta nuestros días. En 

1991, tras su restauración por el Banco del Crédito del Perú, fue incluido en 

los estudios dedicados a la escultura limeña por Jorge Bernales Ballesteros, 

donde reconoce que ha sido “desconocida hasta hace pocos años”22. 

Vinculado por primera vez con los artistas hispanoflamencos de la segunda 

mitad del siglo XVII y con los modelos de Rubens y Van Dyck - como ya 

hiciera, recordemos, Lorenzo Alonso de la Sierra con el Cristo gaditano-, puso 

la base que posteriormente han seguido defendiendo otros historiadores. En 

2014, la imagen participó en una exposición promovida por esta misma insti- 

 
22 Jorge Bernales Ballesteros, “Escultura en Lima siglos XVI-XIX”, en Escultura en el Perú, (Perú: Banco 
de Crédito Peruano, 1991), pp. 1-134, específicamente 10-11 y 114-116. 

Fig. 3. Anónimo, Cristo crucificado, mediados siglo 

XVII. Lima (Perú), monasterio de las Nazarenas © 

Fotografía: Rafael Ramos Sosa. 



37 
 

  

 

 

tución bancaria, con cuya ocasión se editó un catálogo en que fue estudiada 

por Ramón Mujica23. En ella, el historiador defiende haber consultado el 

archivo histórico del monasterio, donde no ha encontrado ningún dato en 

referencia a la imagen, por lo que propone que se debe a una dote 

proveniente de la nobleza24. Descrito como “de insólita perfección anatómica 

y magistral técnica”, nos aporta el dato de que fue “torpemente repintado” 

durante el siglo pasado25. Algo más adelante en el tiempo, Luis Eduardo 

Wuffarden lo estudió como parte del patrimonio del monasterio26. En sus 

palabras, reconoce que “el vigoroso modelado anatómico, así como el agitado 

dinamismo de esta figura agonizante, resultan rasgos poco frecuentes en la 

imaginería local”, remitiendo, de nuevo, a los lienzos de Rubens y Van Dyck, 

para añadir que su autor debía tener una estampa del barroco flamenco. Un 

último acercamiento por parte de Rafael Ramos Sosa lo define como una 

“portentosa interpretación artística de un Cristo muerto, con singular 

movimiento tanto en la figura como en el perizoma, así como en la veracidad 

por mostrar su anatomía”27. 

 
23 Ramón Mujica Pinilla, “Los Cristos de Lima”, en Nuestra Memoria puesta en valor. Patrimonio cultural 
de Perú, (Perú: Banco de Crédito de Perú, 2014), pp. 158-170. 
24 Mujica, “Cristos”, p. 160. 
25 Mujica, “Cristos”, p. 162. 
26 Luis Eduardo Wuffarden, “El tesoro artístico de las Nazarenas. Pintura y escultura”, en El Señor de los 
Milagros. Historia, devoción, identidad, (Perú: Banco de Crédito de Perú, 2016), pp. 229-244. 
27 Rafael Ramos Sosa, “Panorama de la escultura virreinal en Perú”, en Arte de la escultura en América 
del Sur. Siglos XVI-XIX, ed. Adrián Contreras Guerrero, (Madrid: Sílex, 2024), p. 86. 

Fig. 4. Anónimo, Cristo crucificado, 

mediados siglo XVII. Ayacucho (Perú) 

iglesia de la Compañía de Jesús © Fotografía: 

Rafael Ramos Sosa. 



38 
 

  

 

 

   Acerca del crucificado del Calvario de Santa Clara (Lima), el mismo Ramos 

Sosa ha destacado la cabeza que “forma una gran masa entre el cabello 

abundante y la corona tallada en bloque”, así como “el rostro triangular” y 

“una espina de la maraña erizada” que “hiende y traspasa la carne de la ceja 

izquierda” 28 (Fig. 6). En cuanto al cuerpo, describe los “brazos, surcados de 

venas” y el sudario (que está parcialmente mutilado), cuya “soga cruza una 

y otra vez, amarra y evita el desnudo completo”29. En definitiva, subraya la 

“habilidad y pericia” en “el tratamiento anatómico”, consiguiendo “efectos de 

modelado de gran plasticidad, especialmente en el tórax”, con un vientre muy 

hundido30. En base a esta imagen, establece la comparación con el de la 

Compañía de Ayacucho, admitiendo que “basta comparar las fotografías y 

apreciar las semejanzas”, que ciertamente son muchas y que evidencian 

“aspectos que los artistas resolvían con gusto personal” 31 (Fig. 7). 

   Acerca del de la catedral de Trujillo con cuatro clavos, Ramos Sosa puso 

sobre la mesa los parecidos que guarda con el Cristo de la Reconciliación de 

Lima, avisando que “participan de los mismos recursos artísticos y acreditan 

las manos de un artista de primera fila”, sumando a estos comentarios el 

 
28 Rafael Ramos Sosa, “El escultor Bernardo Pérez de Robles en Perú (1644-1670), Boletín del Museo 
Nacional de Escultura, 2, (1997-1998), pp. 11-16.  
29 Ramos, “Escultor Bernardo”, p. 12. 
30 Ramos, “Escultor Bernardo”, p. 12. 
31 Rafael Ramos Sosa, “El Crucificado de la Compañía en Ayacucho (Perú): una propuesta de atribución a 
Bernardo Pérez de Robles”, Laboratorio de arte, 11, (1998), pp. 511-519. 

Fig. 5. Anónimo, Cristo 

crucificado, mediados siglo 

XVII. Catedral de Trujillo © 

Fotografía: Juan Pablo El 

Sous Zavala.  



39 
 

Cristo de la Agonía de la propia catedral32. En cualquier caso, los rasgos 

señalados por este profesor en las descripciones anteriores podrían 

perfectamente haber descrito a la talla gaditana. Más aún, los planteados por 

los demás historiadores en referencia al Cristo limeño de la Reconciliación son 

los mismos que se han defendido para el de la Buena Muerte (modelos de 

Rubens, portentoso, perfección anatómica, insólito de su hechura, etc.). 

Vistos así en común, se aprecia cómo los rasgos extraordinarios no son tanto 

y tienen parangón entre sí. 

   Pongamos ahora en relación las propias obras. En primer lugar, cabe 

reconocer que cada uno de ellos mantiene cierta independencia frente a los 

otros, y no es posible hablar de un modelo común compartido. Del de la 

Reconciliación destaca la potente curvatura del torso que, vista desde el 

frente, es continuada en el giro por las piernas. Recurso similar al que 

demuestra el de los cuatro clavos de la catedral de Trujillo, cuya espalda 

también se adelanta violentamente. Algo parecido, aunque menos 

pronunciado, sucede en el caso gaditano, cuyo cuerpo ondula en su eje 

vertical. El de Santa Clara (Lima) y la Compañía (Ayacucho) tienen una 

resolución especular, siendo dos expirantes que se inclinan hacia lados 

opuestos. 

   Pero los elementos más coincidentes se aprecian en la resolución de 

detalles concretos: la cabeza caída hacia el frente con los carrillos fláccidos y 

con la barba pegada al pecho en el de la Buena Muerte, Reconciliación y el 

de los cuatro clavos de Trujillo; la luxación del hombro contrario al que se 

gira la cabeza, la corona de espinas tallada en el mismo bloque de la cabeza, 

los tendones marcados en la parte inferior del brazo (Fig. 8), los dedos de las 

manos cerrándose sobre los clavos, los dobleces del paño de pureza dejando 

al descubierto un muslo, la cuerda basta que los sujeta, los pliegues formados 

por el peso del cuerpo sobre el agujero de los pies, las dos venas que corren 

en paralelo a la altura de los tobillos y que siguen hasta el empeine del pie 

que se repite en todos ellos; los mechones que caen rizándose entre sí en los 

casos de Santa Clara de Lima, Compañía de Ayacucho y Buena Muerte, así 

como las espinas clavadas en la ceja de estos tres y que remiten a imágenes-

reliquias consideradas veras efigies de Cristo. Quizás, por último, cabe 

destacar una especificidad compartida, como es el tratamiento de la piel con 

la apariencia de un fino velo pegado a los músculos (Fig. 9). En definitiva, un 

cúmulo de formas de hacer que son similares y que reflejan, por la 

especificidad que conllevan, deberse a una misma persona o a un taller 

común, ya que repiten patrones aprendidos como parte de su modo de 

trabajo. 

   Acerca de sus autorías, cabe recordar que todos son anónimos, a pesar de 

que han recibido diferentes atribuciones. El de Santa Clara de Lima y el de la 

Compañía de Ayacucho, cuyas cabezas, junto a la del Cristo de la 

Reconciliación, son las que a mi parecer más parecido guardan con la de la  

 
32 Ramos, “Panorama de la escultura”, pp. 99-100. 



40 
 

   

 

 

Buena Muerte de Cádiz, fueron atribuidos al escultor español Bernardo Pérez 

de Robles (Salamanca, 1621-1683) por Ramos Sosa, aunque él mismo ha 

corregido recientemente esta atribución - en el caso del Cristo del convento 

de Santa Clara-, reconociendo que “por los distintos templos, monasterios y 

conventos de la ciudad he visto otros muchos ejemplos que ameritan seguir 

con la investigación”33. Ciertamente, los cristos documentados de Pérez de 

Robles, como el de la Vera Cruz de Arequipa de 1662 o el de la Agonía de 

Salamanca de 1671, tienen unas resoluciones evidentemente cercanas entre 

sí, que distan mucho de los recursos estéticos empleados en las imágenes 

que nos ocupan, por lo que tampoco veo pertinente la asignación al 

mencionado escultor salmantino34. Por el contrario, el mismo profesor ha 

propuesto la asignación del Cristo expirante del convento limeño de clarisas 

al escultor corso Diego Agnes de Calvi, en base a otros documentos 

tangenciales que indican la participación de este en el programa artístico del 

templo35. 

   En cualquier caso, todavía existen muchas vías que explorar que podrán ir 

dando nuevas pautas o hipótesis para el estudio de este conjunto; por 

ejemplo, desde la materialidad con estudios científicos que a través de un 

análisis de policromías o de maderas que arrojen luz acerca de las cuestiones  

 
33 Ramos, “Panorama de la escultura”, p. 86. 
34 Rafael Ramos Sosa, “Un especialista en crucificados: el escultor Bernardo Pérez de Robles en Arequipa”, 
Laboratorio de arte, 12, (1999), pp. 153-162. 
35 Rafael Ramos Sosa, “Don Diego Agnes de Calvi, escultor corso en Lima (1651-1673)”, Hipogrifo, 13, 2, 
(2025), pp. 371-385. 

Fig. 6. Anónimo, Cristo crucificado (detalle), 

mediados siglo XVII. Lima, (Perú), convento de 

Santa Clara. © Fotografía: Rafael Ramos Sosa. 



41 
 

 

 

 

que aquí se han planteado y permitan entender la circulación desde otros 

prismas. 

 

3. La circulación artística en el mundo atlántico 

   Volviendo a los cristos citados - los cuatro en Perú más el de la Buena 

Muerte en Cádiz-, su puesta en común permite reflexionar acerca de la idea 

de circulación que funcionaba en el mundo atlántico, cuyas conexiones 

artísticas eran mucho más fluidas de lo que se detecta por la bibliografía 

tradicional, como desde hace varios años está defendiendo, especialmente 

desde las academias americanas36. En apoyo de esta idea estaría la constante 

movilidad de artistas que se dio desde los siglos XVI al XIX, como reflejan los 

ejemplos ya conocidos de aquellos que se establecieron en el virreinato del 

Perú procedentes de diferentes territorios, caso de Bernardo Bitti, Angelino 

Medoro, Gaspar de la Cueva, Martín de Nogueras o Juan García Salguero. 

   No obstante, y lejos de ser un objetivo de este artículo plantear una 

atribución específica a los cristos anteriores, parece evidente poder 

considerar los modelos flamencos de Rubens o Van Dyck como la fuente 

principal de inspiración para estas imágenes, de una manera tan palmaria 

que invita específicamente a considerar que un escultor formado bajo estos 

preceptos artísticos fuese el que abrió el taller del que salieron estas tallas en 

el virreinato. Este gusto por los modelos rubenianos o vandickianos, por otra 

 
36 Un reciente y fundamental jalón en estos temas en Pablo F. Amador Marrero y Paula Mues Orts, 
(coords.), América en el centro. Circulación artística en el mundo atlántico, (Madrid: Sílex, 2025). 

Fig. 7. Anónimo, Cristo crucificado (detalle), 

mediados siglo XVII. Ayacucho (Perú) iglesia de 

la Compañía de Jesús. © Fotografía: Rafael 

Ramos Sosa. 



42 
 

parte, no tiene por qué implicar un origen flamenco, ya que la difusión de 

estas modas fue muy amplia por casi todos los rincones del mundo atlántico, 

tema sobre el que recientemente ha discurrido Aaron Hyman para el caso de 

la pintura37. Igualmente, no podemos olvidar los parecidos que existen 

también entre estos cristos y otras obras ebúrneas atribuidas a los talleres 

flamencos, como la dada a conocer por Moreno Arana para el caso del de la 

Buena Muerte, lo que incide en la idea de la circulación del arte flamenco a 

través de piezas de diferente naturaleza. La llegada de estos modelos al 

virreinato, tanto desde el norte de Europa como interpretados por los 

escultores italianos, debieron suponer un acicate para el desarrollo de la 

imaginería en aquellos talleres, cuyas obras evidencian ya, en definitiva, una 

independencia significativa respecto al devenir de la producción sevillana, con 

la que tanto se ha vinculado en la historiografía.  

   La idea acerca de la movilidad de piezas y artistas no debe sorprender pues, 

aunque extraordinaria, cuenta con otros casos, algunos de ellos muy cercanos 

al ámbito geográfico que nos ocupa. Al respecto, cabe citar la mal llamada 

“escuela gaditano-genovesa” de escultores, que engloba a artistas ligures que 

se establecieron en Cádiz a partir de la segunda década del siglo XVIII y que 

conservaron sus características estilísticas a pesar de estar fuera de su lugar 

originario, y desde aquí mandaban obras a numerosos destinos. Igualmente, 

en la otra orilla se conocen muchos escultores europeos que movieron allí su 

residencia desde el mismo siglo XVI hasta la supresión de los virreinatos, 

guardando las maneras de trabajar que aprendieron en sus talleres de 

formación que, por otra parte, eran muy valoradas por la clientela local.  

   De similar forma, tampoco otros puntos en contacto con este mundo 

portuario eran ajenos a esta movilidad geográfica. En el mismo siglo XVII y 

durante la cronología que nos ocupa, tenemos el caso de José de Arce, un 

escultor flamenco a quien, como vimos, también le fue atribuido el Cristo de 

la Buena Muerte. Sintetizando su figura, Arce fue un artista de origen 

flamenco al que se la ha supuesto una más que posible estancia en Roma en 

un ambiente cercano a Duquesnoy, y que se estableció en Sevilla, donde 

implantó unos gustos y modas por las que posteriormente transitarían los 

escultores de la segunda mitad de la centuria, caso de Pedro Roldán. Pensar 

que en el prestigioso virreinato peruano y en su capital no se podían repetir 

dinámicas como estas con otras geografías es negar los valores inherentes a 

su condición cosmopolita, lo que me lleva a invertir la lógica de centro-

periferia que tradicionalmente ha imperado en estas lides, y que en 

numerosas ocasiones considero problemática para entender las relaciones 

artísticas que se dieron en el mundo atlántico. Como ha preguntado 

retóricamente Keith Moxey, “¿aceptaría [la historia del arte] que las historias  

 

 
37 Aaron Hyman, Rubens in repeat: The logic of the copy in Colonial Latin America, (Los Ángeles: Getty 
Research Institute, 2021).  



43 
 

 

 

Fig. 8. Anónimo, Cristo de la Reconciliación (detalle), mediados siglo XVII. Lima (Perú), monasterio de las 

Nazarenas © Fotografía: Museo del Señor de los Milagros. 

 

 

subalternas no son repeticiones de las dominantes y que el “centro” no es 

simplemente imitado cuando aparece en los “márgenes”?”38. 

   Los puntos en contacto, así como las evidentes diferencias entre el conjunto 

de cristos, implica también sobreentender la existencia de un taller común, 

más allá de una única autoría. Así parece detectarse en el análisis estilístico, 

pues sus resoluciones manifiestan un modo de hacer aprendido y desarrollado 

en común en el seno del obrador, lo que a su vez es adaptado a diferentes 

modelos que a su vez se difunden por variadas geografías dentro del 

virreinato. Incluso es posible encontrar otras esculturas que se emparentan 

de manera cercana con las que aquí se han visto, aunque no sea fácil plantear 

el mismo origen común. Es lo que sucede con el Cristo de la Agonía de la 

Catedral de Trujillo (Fig. 10), mismo que ya se ha mencionado anteriormente 

en su comparación con otro crucificado de la misma catedral39. Las venas de 

los tobillos, los pliegues de la piel tirando hacia los clavos, el escrupuloso 

tratamiento anatómico, los cabellos formando rizos que se entrecruzan son 

soluciones que nos remiten a esa forma de trabajar que se comentaba 

anteriormente. Sobre él, Ricardo Estabridis Cárdenas habla de su 

“excepcionalidad” - palabra recurrente en las descripciones anteriores-, aña- 

 
38 Keith Moxey, El tiempo de lo visual. La imagen en la historia, (Barcelona: Sans Soleil ediciones, 2015), 
p. 25. 
39 Luis Eduardo Wuffarden ya comentaba el parecido que existe entre este Cristo y el de la Reconciliación 
de Lima. Wuffarden, “Tesoro artístico”, 234. Rafael Ramos Sosa también ha apoyado estas similitudes 
entre ambos. Ramos, “Panorama de la escultura”, pp. 99-100. 



44 
 

  

 

 

diendo que debió haber sido realizado por un maestro de primera línea, 

influido por las novedades berninescas40. 

   De la misma manera, es obvio reconocer las diferencias que tienen las 

esculturas de los crucificados entre sí, especialmente evidentes en el 

tratamiento de los sudarios, que adquieren soluciones tan variadas como 

ejemplos constituyen. En cualquier caso, llevan, empero, a pensar en la idea 

de una difusión bien de los modelos o bien de los propios artistas que 

integraban el taller, y cuya realidad está aún pendiente de plantearse de 

manera más precisa. Lo que sí parece evidente con los ejemplos traídos a 

colación es que su centro de producción se ubicó en el mismo virreinato 

peruano. 

   Esta cuestión de los parecidos entre sí remite a la de “originales múltiples” 

o “arte multiplicado” creado en un mismo lugar y entendido aquí frente a un 

 
40 Ricardo Estabridis Cárdenas, “Escultura en Trujillo”, en Esculturas en el Perú, VV.AA., (Lima: Banco de 
Crédito del Perú, 1991), p. 164. El autor lo considera como obra del siglo XVIII, aunque como ya dijera 
Wuffarden en la publicación de la nota anterior, me parece que esta cronología puede adelantarse a la que 
aquí nos ocupa. 

Fig. 9. Anónimo, Cristo de la Reconciliación 

(detalle), mediados siglo XVII. Lima (Perú), 

monasterio de las Nazarenas © Fotografía: 

Museo del Señor de los Milagros. 



45 
 

manido modelo de análisis eurocéntrico que considere la existencia de una 

fuente primigenia llegada desde el llamado Viejo Mundo y simplemente 

copiada en los territorios virreinales41. Es decir, que existan varias imágenes 

muy posiblemente procedentes de un mismo taller (incluso de una misma 

mano) en el territorio peruano frente a una sola en la península ibérica -y 

además en Cádiz, puerta del comercio indiano en ella-, implica entender que 

la fuente se ubica allí, y que la capital gaditana actuó, una vez más y como 

siempre le ha sucedido durante toda su historia, como un centro receptor. En 

el virreinato americano, no es fácil saber exactamente dónde se puede ubicar 

este centro, dada la dispersión geográfica de las obras traídas a colación 

(Lima, Ayacucho, Trujillo), y las que sin duda quedan por aparecer. 

   En ese territorio profundamente cosmopolita que fue la capital peruana y 

los otros centros de producción cercanos durante el siglo XVII, existían no 

solo artistas que alcanzaron en sus obras cotas de calidad verdaderamente 

altas y vanguardistas respecto a los centros artísticos europeos, sino también 

clientes que eran capaces de valorarlas - y de pagarlas-. La mayoría de ellos 

eran obviamente vecinos y habitantes de dichos territorios, pero un número 

igualmente grande debió de constituirlo la población flotante que se movía en 

torno al comercio, y es ahí donde entraría en juego Cádiz. Para ser 

conscientes de la riqueza y excelencia habituales en Lima, así como el 

impacto que causaba en sus visitantes foráneos, se pueden traer a colación 

las palabras del sacerdote Bernardo Cobo, nacido en Lopera (Jaén) y que 

vivió en la Ciudad de los Reyes la mayor parte de su vida, a mediados del 

siglo XVII. Durante sus últimos años, ya en Roma, puso por escrito sus 

recuerdos en el virreinato, afirmando que “el rico adorno y aparato 

magestuoso [sic] de sus Iglesias, solemnidad y devoción con que celebran 

sus principales fiestas es tan superior, que los que de nuevo vienen de Europa 

quedan admirados de verlos y confiesan llanamente no ser inferiores estos 

monasterios á los mas principales y ricos de ellos”42. De aceptarse la hipótesis 

del origen peruano del Cristo de la Buena Muerte, habría que considerar, 

pues, la inversión de la lógica de envíos tradicionalmente asentada en la 

bibliografía (Europa -> América), asumiendo otras dinámicas de circulación 

que, bajo mi punto de vista, se acercan más al funcionamiento histórico que 

se dio entre estos territorios. 

 

 

 
41 Existe numerosa bibliografía al respecto de estos conceptos. Para los originales múltiples, Michele 
Tomasi, L’art multiplié. Production de masse, en serie, pour le marché dans les arts entre Moyen Âge et 
Renaissance. (Roma: Viella, 2011). Sobre la aplicación de estos principios teóricos a la escultura 
guatemalteca, véase Pablo F. Amador Marrero, “Ventanas de Cádiz que miran a Ultramar: Arte 
guatemalteco en el convento del Rebaño de María y su reflexión como obra múltiple”, en Tornaviaje. 
Tránsito artístico entre los virreinatos americanos y la metrópolis, eds. Fernando Quiles, Pablo F. Amador 
y Martha Fernández, (Sevilla: Universidad Pablo de Olavide, 2020), pp. 591-622. Para otras alternativas 
al modelo de análisis original-copia entre Europa y América, véase Felipe Pereda, “Twin brothers. 
Originality and copy in the Americas”, Res. Anthropology and Aesthetics, 71-72, (2019), pp. 97-112. 
42 Bernardo Cobo, Historia de la fundación de Lima, (Lima: González de la Rosa, 1882), p. 255. 



46 
 

 

 

Fig. 10. Anónimo, Cristo de la Agonía, mediados siglo XVII. Catedral de Trujillo © Fotografía: Ricardo Estabridis 

Cárdenas, “La escultura en Trujillo”, en Esculturas en el Perú, VV. AA, (Lima: Banco de Crédito del Perú, 1991), p. 

165. 

 

4. Coda 

   Cruzando, pues, todos los datos anteriormente expuestos, volvamos de 

nuevo la atención al Cristo de la Buena Muerte. Por precisar algo más su 

llegada al convento de san Agustín dentro del trienio 1647-1649, puedo 

aportar que su efigie se incluyó en el templo en la segunda semana de 

noviembre de 1648, como se puede extraer del libro de recibos de la 

administración conventual. En él se delata el hecho de que, hasta esa fecha, 

las misas ante “el Santo Cristo” costaban 6 reales, pero a partir de ella, se 

diferencian dos celebraciones diferentes: las del “Santo Cristo de la 

Humildad”, que seguían a dicho precio, junto a las del “Santo Cristo del 

Sagrario”, que se pagaban a 8 reales, apareciendo esta denominación a partir 

de entonces en todas las semanas43. Es evidente que este es el Cristo que, 

según el dato aportado hace ya casi un siglo por Sancho de Sopranis, fue 

 
43 AHN: sección Clero, libro 1798, f. 297. 



47 
 

regalado por fray Alonso Suárez y que costó la famosa cifra de los 300 

ducados. 

   Si seguimos identificando los datos relativos a esta imagen con la actual 

talla -lo que encaja dentro de la cronología probable-, habría que pensar en 

una vinculación con la capital limeña de los implicados en la construcción del 

convento. Un cenobio que, por cierto, fue fundado en 1617 por el provincial 

fray Pedro Ramírez, quien acababa de desembarcar en dicho año en una flota 

procedente de Perú donde había sido –nada más y nada menos– que confesor 

personal del virrey marqués de Montesclaros. En las argumentaciones 

esgrimidas con el obispo y el rey para que dieran su autorización definitiva a 

la instauración del convento gaditano, Ramírez y sus compañeros “escribieron 

a su Magestad de quanta importancia era que la dicha horden de nro Padre 

S. Augustin tuviese convento en esta ciudad, así para el servicio de Nº Sr, 

aumento de su sancta fee como para los religiosos que pasan a las Indias”, 

algo frecuente por otra parte en todas las fundaciones conventuales de la 

ciudad44. 

   Es necesario aún seguir profundizando en estos datos y relaciones. Por el 

momento, concluyo considerando la sugestiva posibilidad de que el Cristo de 

la Buena Muerte llegase desde Perú, arrojando nueva luz a un caso de estudio 

que hasta la fecha solo se ha centrado en Europa sin tener en cuenta la 

realidad americana, tan fundamental para cualquier estudio gaditano durante 

la Edad Moderna. Así parece refrendarlo la evidencia de una forma de trabajo 

y características técnicas que se repiten en numerosos simulacros presentes 

en aquel territorio y que, por el contrario, no cuentan con ningún otro caso 

conocido hasta la fecha en la zona peninsular. En definitiva, esta imagen 

permitiría entender de manera más precisa las dinámicas de circulación 

atlántica que se dieron en esta cronología (y que cuenta con otros notables 

ejemplos), significando la escultura peruana como un producto de lujo que 

se exportaba, y a elevado precio, hasta Cádiz. En la otra cara de la moneda, 

es sumamente emocionante y muy en consonancia con el devenir artístico de 

esta ciudad considerar que provenga desde aquel virreinato una obra tan 

encumbrada como la que aquí nos ha ocupado. Además, definiría a la bahía 

gaditana como lo que fue: un centro receptor atlántico de primer nivel, y 

antesala que anticipaba en sus templos la riqueza y esplendor que los viajeros 

habrían de encontrarse en la orilla opuesta del océano. 

  

 
44 AHN: sección Clero, libro 1798, f. 1. 



48 
 

Bibliografía: 

 

Alonso de la Sierra 2008: Lorenzo Alonso de la Sierra Fernández, “La irrupción 

del pleno barroco en la escultura sevillana. Reflexiones sobre el crucificado 

de la Salud de Cádiz”, Encrucijada. Boletín del Seminario de Escultura del 

Instituto de Investigaciones Estéticas de la Universidad Nacional Autónoma 

de México, 0, (2008), pp. 68-75. 

Alonso de la Sierra 2018: Lorenzo Alonso de la Sierra Fernández, “Cádiz: un 

espacio de confluencias para la escultura del Pleno Barroco”, en El triunfo del 

Barroco en la escultura andaluza e hispanoamericana, dirs. Lázaro Gila 

Medina y Francisco Javier Herrera García, (Granada: Universidad de Granada, 

2018), pp. 125-126. 

Alonso de la Sierra y Alonso de la Sierra 2021: Lorenzo Alonso de la Sierra y 

Juan Alonso de la Sierra, “Cádiz”, en Iglesias de la diócesis de Cádiz y Ceuta. 

Guía artística, coords. Lorenzo Alonso de la Sierra y Juan Alonso de la Sierra, 

(Cádiz: Obispado de Cádiz y Ceuta, 2021), pp. 27-268. 

Amador Marrero 2020: Pablo F. Amador Marrero, “Ventanas de Cádiz que 

miran a Ultramar: Arte guatemalteco en el convento del Rebaño de María y 

su reflexión como obra múltiple”, en Tornaviaje. Tránsito artístico entre los 

virreinatos americanos y la metrópolis, eds. Fernando Quiles, Pablo F. 

Amador y Martha Fernández, (Sevilla: Universidad Pablo de Olavide, 2020), 

pp. 591-622. 

Amador y Mues 2025: Pablo F. Amador Marrero y Paula Mues Orts (coords.), 

América en el centro. Circulación artística en el mundo atlántico, (Madrid: 

Sílex, 2025). 

Bernales Ballesteros 1991: Jorge Bernales Ballesteros, “Escultura en Lima 

siglos XVI-XIX”, en Escultura en el Perú, (Perú: Banco de Crédito Peruano, 

1991), pp. 1-134 

Castellano Pavón 2011: Miguel Ángel Castellano Pavón, Caminos de Cádiz por 

la historia y el arte, (Cádiz: Quorum, 2011). 

Castellano y Ramírez s.d.: Miguel Ángel Castellano Pavón y Francisco Manuel 

Ramírez León, “Alessandro Algardi y el Crucificado de la Buena Muerte de 

Cádiz (I)”, (En web: http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm; 

consultada: 5 de septiembre de 2025). 

Castellano y Ramírez s.d.: Miguel Ángel Castellano Pavón y Francisco Manuel 

Ramírez León, “Alessandro Algardi y el Crucificado de la Buena Muerte de 

Cádiz (II)”, (En web: https://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm; 

consultada: el 5 de septiembre de 2025). 

Cobo 1882: Bernardo Cobo, Historia de la fundación de Lima, (Lima: González 

de la Rosa, 1882). 

http://www.lahornacina.com/articuloscadiz12.htm
https://www.lahornacina.com/articuloscadiz13.htm


49 
 

De Castro 1859: Adolfo de Castro, Manual del viajero en Cádiz, (Cádiz: 

Imprenta de la Revista Médica, 1859). 

De la Banda y Vargas 1988: Antonio de la Banda y Vargas, Enciclopedia 

gráfica gaditana IV. El arte y los museos de la provincia de Cádiz, (Cádiz: 

Caja de Ahorros de Cádiz, 1988). 

Estabridis Cárdenas 1991: Ricardo Estabridis Cárdenas, “La escultura en 

Trujillo”, en Esculturas en el Perú, VV.AA., (Lima: Banco de Crédito del Perú, 

1991), pp. 135-190. 

Gómez Piñol 2007: Emilio Gómez Piñol, “Las atribuciones en el estudio de la 

escultura: nuevas propuestas y reflexiones sobre obras de la escuela sevillana 

de los siglos XVI y XVII”, en Nuevas perspectivas críticas sobre historia de la 

escultura sevillana, coord. Clara Belvís Zambrano, (Sevilla: Museo de Bellas 

Artes de Sevilla, 2007), pp. 16-43 

González Isidoro 1986: José González Isidoro, “El Cristo de la Buena Muerte”, 

Diario de Cádiz, 8 de marzo de 1986, p. 2. 

Guía 1930: Guía de Cádiz para uso del turista, (Cádiz: Imprenta de Salvador 

Repeto, 1930). 

Hernández Díaz 1967: José Hernández Díaz, “Estudios de iconografía 

sagrada”, Anales de la Universidad Hispalense, 1, (1967), pp. 23-36. 

Hyman 2021: Aaron Hyman, Rubens in repeat. The logic of copy in Colonial 

Latin America, (Los Ángeles: Getty Research Institute, 2021). 

Maura Alarcón 2017: Carlos Maura Alarcón, Una aproximación al uso de las 

fuentes visuales en la escultura barroca sevillana, trabajo fin de grado inédito, 

Universidad de Sevilla, (Sevilla: 2017). Disponible en: 

https://idus.us.es/handle/11441/75249). 

Moreno Arana 2025: José Manuel Moreno Arana, “Del marfil a la madera: 

reflexiones sobre el Cristo de la Buena Muerte de Cádiz”, en Escultura 

moderna y contemporánea en España: focos de creación artística, técnicas y 

artistas, dirs. Jesús Porres Benavides, Jorge González Segura e Irene 

Madroñal López, (Madrid: Dykinson, 2025), pp. 91-100. 

Mujica Pinilla 2014: Ramón Mujica Pinilla, “Los Cristos de Lima”, en Nuestra 

Memoria puesta en valor. Patrimonio cultural de Perú, (Perú: Banco de 

Crédito de Perú, 2014), pp. 158-170. 

Navarrete Prieto 2025: Benito Navarrete Prieto, “¿Cuál considera que es el 

presente y el futuro del formalismo y el atribucionismo?”, Archivo Español de 

Arte, 98, 389, (2025). 

Otero Túñez 1980: Ramón Otero Túñez, “Escultura”, en Historia del arte 

hispánico IV. El barroco y el rococó, dirs. Ramón Otero Túñez, Enrique 

Valdivieso González y Jesús Urrea Fernández, (Madrid: Alhambra, 1980), pp. 

79-270. 

https://idus.us.es/handle/11441/75249


50 
 

Pemán 1930: César Pemán, El arte en Cádiz, (Madrid: Patronato Nacional de 

Turismo, 1930). 

Pemán 1943: César Pemán, “El Cristo de la Buena Muerte de Cádiz”, Archivo 

español de arte, 57, 16, (1943), pp. 140-153. 

Pereda Espeso 2019: Felipe Pereda Espeso, “Twin brothers. Originality and 

copy in the Americas”, Res. Anthropology and Aesthetics, 71-72, (2019), pp. 

97-112. 

Porres Benavides 2021: Jesús Porres Benavides, “Escultores españoles del 

siglo XVII en el virreinato del Perú”, Quiroga, 20, (2021), 136-149. 

Ramos Sosa 1997-1998: Rafael Ramos Sosa, “El escultor Bernardo Pérez de 

Robles en Perú (1644-1670), Boletín del Museo Nacional de Escultura, 2, 

(1997-1998), pp. 11-16.  

Ramos Sosa 1998: Rafael Ramos Sosa, “El Crucificado de la Compañía en 

Ayacucho (Perú): una propuesta de atribución a Bernardo Pérez de Robles”, 

Laboratorio de arte, 11, (1998), pp. 511-519. 

Ramos Sosa 1999: Rafael Ramos Sosa, “Un especialista en crucificados: el 

escultor Bernardo Pérez de Robles en Arequipa”, Laboratorio de arte, 12, 

(1999), pp. 153-162. 

Ramos Sosa 2024: Rafael Ramos Sosa, “Panorama de la escultura virreinal 

en Perú”, en El arte de la escultura en América del Sur. Siglos XVI-XIX, ed. 

Adrián Contreras-Guerrero, (Madrid: Sílex, 2024), pp. 67-104. 

Ramos Sosa 2025: Rafael Ramos Sosa, “Don Diego Agnes de Calvi, escultor 

corso en Lima (1651-1673)”, Hipogrifo, 13, 2, (2025), pp. 371-385. 

Romero Coloma 1994: María Aurelia Romero Coloma, “El Cristo de la Buena 

Muerte de la iglesia de San Agustín de Cádiz: su problemática artística”, 

Boletín del Museo e Instituto Camón Aznar, LVIII, (1994), pp. 139-144.  

Romero de Torres 1934: Enrique Romero de Torres, Catálogo Monumental de 

España. Cádiz. Texto, (Madrid: Ministerio de Instrucción Pública y Bellas 

Artes, 1934). 

Sánchez Peña 1988: José Miguel Sánchez Peña, “Imaginería procesional en 

la Semana Santa de Cádiz”, en Semana Santa. Diócesis de Cádiz y Jerez, 

coord. Carlos J. Romero Mensaque, (Alcalá de Guadaira: Gemisa, 1988), pp. 

101-146. 

Sancho de Sopranis 1942: Hipólito Sancho de Sopranis (firmado bajo su 

pseudónimo Cibo D’Oria), “El Cristo muerto de San Agustín de Cádiz, obra 

cumbre de la imaginería barroca española”, Diario de Cádiz, 2 de abril de 

1942, p. 2. 

Sancho de Sopranis 1942: Hipólito Sancho de Sopranis (firmado bajo su 

pseudónimo Cibo D’Oria), “Acerca del Cristo Muerto, de San Agustín, de Cádiz 

(conclusión)”, Diario de Cádiz, 13 de mayo de 1942, p. 3.  

Semana Santa 1931: La Semana Santa en Cádiz, (Cádiz: La Gaditana, 1931). 



51 
 

Tomasi 2011: Michele Tomasi, L’art multiplié. Production de masse, en serie, 

pour le marché dans les arts entre Moyen Âge et Renaissance, (Roma: Viella, 

2011). 

Wuffarden 2016: Luis Eduardo Wuffarden, “El tesoro artístico de las 

Nazarenas. Pintura y escultura”, en El Señor de los Milagros. Historia, 

devoción, identidad, (Perú: Banco de Crédito de Perú, 2016), pp. 229-244. 

 

Recibido: 26/09/2025 

Aceptado: 17/11/2025 

 

 


